


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Ἡ ψηλάφιση τοῦ Θωμᾶ. Ἱ. Μονή Σταυρονικήτα,

Ἅγιον Ὄρος, μέσα 16ου αἰ.

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Ἀναστάσιμον Μήνυμα 2011 ................................. 3

Εἰκονομαχία καί Οἰκουμενισμός.......................... 5-13

Τό Κρυφό Σχολειό κι ἡ Ἱστορία........................... 14-18

Φωνή ἀπό παλαιά .................................................. 19-20

Συνοδικαί ἀνακοινώσεις ....................................... 21-22

Ἀπό τήν ζωήν τῆς Ἐκκλησίας .............................. 23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 61ο Τεῦχος 969
Μάρτιος-Ἀπρίλιος -Μάϊος 2011

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

ISSN: 1107-6763

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

Τά ἀνυπόγραφα ἄρθρα ἀποδίδονται
εἰς τήν διεύθυνσιν.

ΠΑΤΕΡΠΑΤΕΡ ΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ

«Ὅταν κάνεις κάτι καὶ καταλά-
βεις ὅτι σὲ βοηθεῖ εἰς τὴν πνευμα-
τικήν σου οἰκοδομήν ἐνῷ οἱ ἄλλοι
ἔχουν διαφορετικὴν ἀντίληψην δι’
αὐτό, πρόσεξε νὰ μὴ παραιτηθῇς
ἀπὸ αὐτὸ διὰ νὰ ἔχῃς τάχα τὴν
ὑπόληψιν τῶν ἄλλων».

(Ὁσίου Κυρίλλου τοῦ Φιλεώτου,
Βίος καὶ Διδαχαί, Διδαχή 7, παρ. 42,

ἐκδ. Μεγ. Συναξαριστοῦ, Ἀθήναι 2001, σελ. 39)



ΑΝΑΣΤΑΣΙΜΟΝ ΜΗΝΥΜΑ 2011
Παντὶ τῷ πληρώματι τῆς Ἐκκλησίας
«Νῦν πάντα πεπλήρωται φωτός, οὐρανός τε καὶ γῆ καὶ τὰ καταχθόνια, ἑορτα-

ζέτω γοῦν πᾶσα κτίσις τὴν ἔγερσιν Χριστοῦ ἐν ᾧ ἐστερέωται».

Τέκνα φωτόμορφα τῆς Ἐκκλησίας,

Ἡ
λαμπρά καὶ φωτοφόρος ἡμέρα τῆς Ἀναστάσεως καὶ πάλιν ἐπέλαμψε. Ἀνέτει-
λεν ἐκ τοῦ τάφου ὡραῖος ὁ τῆς Δικαιοσύνης ἥλιος. Καταυγάζονται αἱ ψυχαὶ
τῶν πιστῶν διὰ τοῦ φωτὸς τῆς Χάριτος. Ἀναστάσιμος χαρά πλημμυρίζει τοὺς

πρὶν νηστεύοντας καί πενθοῦντας.
Πόσον παραστατικῶς περιγράφει ἡ κάλαμος τοῦ Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Δαμα-

σκηνοῦ τὴν ἐναλλαγήν τῶν συναισθημάτων μας σήμερον: «Χθές συνεθαπτόμην σοι
Χριστέ, συνεγείρομαι σήμερον ἀναστάντι σοι, συνεσταυρούμην σοι χθές, αὐτός μέ
συνδόξασον Σωτήρ ἐν τῇ βασιλείᾳ Σου». Πόσο βάθος θεολογικῶν νοημάτων κα-
λύπτεται ἀπό τά ἁπλᾶ ταῦτα λόγια! Ὁ Ἀπόστολος Παῦλος ἀναφέρει σχετικῶς:
«Εἴπερ συμπάσχομεν, ἵνα καὶ συνδοξασθῶμεν» (πρός Ρωμαίους, η´ 17). Ἡ συμμε-
τοχή μας εἰς τό πάθος τοῦ Χριστοῦ εἶναι προϋπόθεσις διὰ τὴν συμμετοχήν μας καὶ
εἰς τὴν δόξαν Αὐτοῦ.

Ὁ Κύριος ἡμῶν καὶ Δεσπότης ἀνέλαβε τὴν ἰδικήν μας φύσιν λαμβάνοντας μορ-
φήν δούλου καί ἔπαθεν ὑπέρ ἡμῶν ὁ ἀναμάρτητος καὶ ἀνέστη. Καί ἡμεῖς, λοιπόν,
οἱ εἰς Αὐτόν πιστεύοντες καί βαπτισθέντες, γινόμεθα κοινωνοί τοῦ πάθους καί τῆς
ἀναστάσεως Αὐτοῦ. Τοῦτο ἄλλωστε δηλοῖ καὶ τὸ μυστήριον τοῦ βαπτίσματος:
«Ὅσοι ἐβαπτίσθημεν εἰς Χριστὸν Ἰησοῦν, εἰς τὸν θάνατον αὐτοῦ ἐβαπτίσθημεν.
Συνετάφημεν οὖν αὐτῷ διὰ τοῦ βαπτίσματος εἰς τὸν θάνατον, ἵνα ὥσπερ ἠγέρθη
Χριστὸς ἐκ νεκρῶν διὰ τῆς δόξης τοῦ πατρός, οὕτω καὶ ἡμεῖς ἐν καινότητι ζωῆς πε-
ριπατήσωμεν. Εἰ γὰρ σύμφυτοι γεγόναμεν τῷ ὁμοιώματι τοῦ θανάτου αὐτοῦ, ἀλλὰ
καὶ τῆς ἀναστάσεως ἐσόμεθα» (πρός Ρωμαίους, ς´ 3-5). Δὲν εἶναι δέ τυχαῖον, ὅτι αἱ
βαπτίσεις τῶν Κατηχουμένων ἐγένοντο -κατά κύριον λόγον- τήν ἡμέραν τοῦ Με-
γάλου Σαββάτου, ὅτε τὸ ὅλον κλῖμα τῶν ἑορτῶν τῆς Μεγάλης Ἑβδομάδος καὶ τῆς
Διακαινησίμου συνέτεινον εἰς τό νά βιώσουν πράγματι εἰς ἑαυτούς τό θεῖον Πά-
θος καί τήν λαμπροφόρον Ἀνάστασιν.



Ἡμεῖς δέ, ἀκούοντες νὰ ἀντηχεῖ εἰς τούς ναούς ψαλλόμενον καθ’ ὅλην τὴν Δια-
καινήσιμον Ἑβδομάδα τόν ἀποστολικόν στῖχον: «Ὅσοι εἰς Χριστόν ἐβαπτίσθητε,
Χριστόν ἐνεδύσασθε» (πρός Γαλάτας, γ´ 27), ἂς φροντίσωμεν νὰ φανῶμεν ἀντάξιοι
τῆς μεγίστης δωρεᾶς. Ὁ αὐτὸς Ἀπόστολος Παῦλος ἀπευθύνεται πρὸς ἅπαντας ἡμᾶς,
τούς εἰς Χριστόν βαπτισθέντας, λέγων ὅτι γινώσκοντες ταύτην τήν ἀλήθειαν καί ὅτι
ὁ παλαιός ἡμῶν ἄνθρωπος συνεσταυρώθη ὁμοῦ μετά τοῦ Χριστοῦ ὥστε νὰ καταρ-
γηθεῖ τὸ σῶμα τῆς ἁμαρτίας, ἂς μή εἴμεθα πλέον δοῦλοι τῆς ἁμαρτίας, ἀλλά νὰ ζῶμεν
διὰ τὸν Θεόν: «Οὕτω καὶ ὑμεῖς λογίζεσθε ἑαυτοὺς νεκροὺς μὲν εἶναι τῇ ἁμαρτίᾳ,
ζῶντας δὲ τῷ Θεῷ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν» (πρός Ρωμαίους, ς´ 11).

Τοῦτο τὸ μήνυμα ἂς λάβωμεν, ἀγαπητοί ἀδελφοί καὶ τέκνα ἐν Κυρίω, καὶ νε-
κρωθῶμεν πλέον διὰ τήν ἁμαρτίαν καὶ ἂς ζῶμεν κατά Θεόν, ὡς κοινωνοί τῆς ἀνα-
στάσεως. Καὶ τότε, λυτρωθέντες ἀπό τήν ἁμαρτίαν θὰ ἑορτάζωμεν τό Πάσχα ἡμῶν
τό σωτήριον. Τήν διάβασιν ἐκ τῆς δουλείας εἰς τὴν ἐλευθερίαν, ἀπό τόν θάνατον
εἰς τὴν ζωήν, ἀπό τὴν γῆν εἰς τόν οὐρανόν:

«Ἐκ γὰρ θανάτου πρὸς ζωήν, καὶ ἐκ γῆς πρὸς οὐρανόν, Χριστὸς ὁ Θεός, ἡμᾶς
διεβίβασεν, ἐπινίκιον ᾄδοντας».

ΧΧρριισσττόόςς  ἈἈννέέσσττηη  ἀἀδδεελλφφοοίί!!

ΗΗ  ΙΙΕΕΡΡΑΑ  ΣΣΥΥΝΝΟΟΔΔΟΟΣΣ
Ὁ Ἀρχιεπίσκοπος 

†  Ὁ Ἀθηνῶν ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ    

ΤΤὰὰ  ΜΜέέλληη
†  Ὁ Ἀττικῆς καὶ Διαυλείας ΑΚΑΚΙΟΣ

†  Ὁ Θεσσαλονίκης καὶ Δημητριάδος ΜΑΞΙΜΟΣ 
†  Ὁ Λαρίσης καί Πλαταμῶνος ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ

†  Ὁ Εὐρίπου καὶ Εὐβοίας ΙΟΥΣΤΙΝΟΣ
†  Ὁ Ἀμερικῆς  ΠΑΥΛΟΣ

†  Ὁ Πειραιῶς καὶ Σαλαμῖνος ΓΕΡΟΝΤΙΟΣ
†  Ὁ Ἀττικῆς καὶ Βοιωτίας ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ

†  Ὁ Χριστιανουπόλεως ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ
†  Ὁ Μαραθῶνος ΦΩΤΙΟΣ

†  Ὁ Βρεσθένης ΘΕΟΔΟΣΙΟΣ



�

Ἡ σημερινή μέρα, πρώτη Κυριακή τῆς ἁγίας
καί μεγάλης Σαρακοστῆς, εἶναι ἀφιερωμένη
στήν Ὀρθοδοξία. Γι’ αὐτό λέγεται «Κυριακή τῆς
Ὀρθοδοξίας».

Τή μέρα αὐτή τιμᾶμε τούς ἀγῶνες, τούς διωγ-
μούς καί τίς θυσίες τῶν προμάχων τῆς Ἐκκλη-
σίας ἐναντίον τῶν αἱρέσεων, ἰδιαίτερα δέ, ἐναν-
τίον τῆς Εἰκονομαχίας.

Ἡ καλλίτερη ἀπόδοση τιμῆς στούς προμά-
χους τῆς Πίστεώς μας εἶναι τό νά ἐνθυμούμεθα
καί νά μιμούμεθα τά κατορθώματά τους.

ΑΑ΄́

ἩἩ  σσηημμεερριιννήή  γγιιοορρττήή  ττῆῆςς  ὈὈρρθθοοδδοοξξίίααςς  εεἶἶννααιι
ἡἡμμέέρραα  μμννήήμμηηςς..  ἘἘννθθυυμμοούύμμεεθθαα,,  ἤἤ  μμᾶᾶλλλλοονν  ππρρέέππεειι
ππάάννττοοττεε  ννάά  ἐἐννθθυυμμοούύμμεεθθαα,,  ττόό  ττίί  ἦἦτταανν  ἡἡ  ΕΕἰἰκκοοννοο--
μμααχχίίαα..

Τί ἦταν; Ἦταν μιά ζοφερή περίοδος τῆς Ἐκ -
κλησίας μας.

Κινδύνεψε περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλη φορᾶ
ἡ Ὀρθοδοξία. Διήρκεσε πάνω ἀπό ἑκατό χρόνια,

ἀπό τό 726 μέχρι τό
842, Δηλ. μιά πολύ
μεγάλη περίοδο. Ἡ
Εἰκονομαχία ἀνέ-
τρεψε τά πάντα
στήν Ὀρθοδοξία. Ὁ
ἅγιος Θεόδωρος ὁ
Στουδίτης λέει ὅτι ἡ
Εἰκονομαχία ἦταν

«ἀθλιωτάτη μεταστοιχείωσις τῶν πάντων» ! Τί
ἦταν αὐτή ἡ «μεταστοιχείωση»;

αα.. Οἱ αὐτοκράτορες στήν περίοδο αὐτή θέλη-
σαν μέ τή βία νά ἀλλάξουν τήν πατροπαράδοτη
Πίστη τῆς Ὀρθοδοξίας.

Οἱ αὐτοκράτορες, μέ πρῶτον τόν Μέγα Κων-
σταντῖνο, ἦταν συνήθως οἱ προστάτες τῆς Ὀρ -
θοδοξίας.

Ρωτοῦσαν τήν Ἐκκλησία νά μάθουν τό ποιά
εἶναι ἡ Πίστη της. Οἱ Οἰκουμενικές Σύνοδοι, πού
συγκαλοῦσαν, αὐτό τό σκοπό ἐξυπηρετοῦσαν.
Νά πληροφορηθοῦν οἱ αὐτοκράτορες τήν ἀκρι -
βῆ Πίστη τῆς Ἐκκλησίας, γιά νά τήν προστα-
τεύουν.

Ὑπῆρξαν ὅμως καί αὐτοκράτορες, πού ἦταν οἱ
ἴδιοι κακόδοξοι καί αἱρετικοί. Δηλ. ὑποστήριζαν
αἱρετικές διδασκαλίες, σέ κάποια σημεῖα τῆς
Ὀρθοδόξου Πίστεως. Δηλ. δέν ἀνέτρεπαν ὁλό-
κληρο τό οἰκοδόμημα τῆς Πίστεως. Νόθευαν τήν
Πίστη μόνο σ’ ἕνα ἤ περισσότερα σημεῖα της.

ββ.. Ὑπάρχουν δύο εἴδη Πίστεως.
Ἡ μία εἶναι δοσμένη ἀπό τόν Θεό. Εἶναι ἡ

Ὀρθόδοξη Πίστη, πού ἔχει ἡ Ἐκκλησία καί ὀφεί-
λουν νά τηροῦν μέ ἀκρίβεια οἱ πιστοί, ἐπειδή
ὅπως λένε οἱ Πατέρες: «Οὐδείς κρίνεται διατί
δαιμόνια οὐκ ἐξέβαλε, εἰ διατί οὐκ ἔσχε πρόγνω-
σιν, ἀλλ’  ἕκαστος κριθήσεται, εἰ τήν πίστιν τε-
τήρηκε καί τάς ἐντολάς καί παραδόσεις γνησίως
ἐφύλαξε».

Ἡ ἄλλη Πίστη, ἡ Κακόδοξη Πίστη, εἶναι
φτιαγμένη ἀπό τούς ἀνθρώπους. Τήν ἔχουν ὅλοι
οἱ αἱρετικοί καί οἱ ἀλλόθρησκοι.

Τήν Ὀρθόδοξη Πίστη, τήν παρέδωσε ὁ ἴδιος ὁ
Θεός στούς ἀνθρώπους. Τό λέει ἡ Ἁγία Γραφή.
Λέει «ἐπαγωνίσασθαι τῇ ἅπαξ παραδοθείσῃ τοῖς
ἁγίοις πίστει». Δηλ. νά ἀγωνίζεσθε γιά τήν παρα-
δοθεῖσα στούς ἁγίους ἀπό τό Θεό μία Πίστη.

Ποῦ ὁ Θεός παρέδωσε τήν Πίστη;
Τήν «παρέδωσε» στούς ἁγίους. Δηλ. δέν τήν

παρέδωσε» μόνο σέ ἕναν ἅγιο, ἀλλά σέ πολλούς.

γγ..  Προϋπόθεση γιά νά «παραδώσῃ» ὁ Θεός
τήν Πίστη, εἶναι τό νά εἶναι κάποιος ἅγιος.

Καί πῶς γίνεται αὐτό;
Προορισμός ὅλων μας εἶναι νά γίνουμε ἅγιοι.

Νά βλέπουμε τόν Θεό, ὅπως Τόν ἔβλεπαν οἱ
Πρωτόπλαστοι, πρίν τήν πτώση τους. Ὅσοι τό

ΕΙΚΟΝΟΜΑΧΙΑ ΚΑΙ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΣΜΟΣ
Λόγος ἐκφωνηθεὶς ὑπὸ τοῦ Μακαριωτάτου 

Ἀρχιεπισκόπου ΓΟΧ Ἀθηνῶν κ.κ. ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΥ 
κατὰ τὴν Συνοδικὴν ἐκδήλωσιν τὸ ἑσπέρας 

τῆς Κυριακῆς τῆς Ὀρθοδοξίας (28-2/13-3-2011).



�

πετύχουν αὐτό, θά ζοῦν στόν Παράδεισο στήν
ἄλλη ζωή.

Ὁ Ἀδάμ καί ἡ Εὕα, πρίν ἀπό τήν πτώση τους,
ἔβλεπαν τόν Θεό, γιατί βρίσκονταν σέ προχω-
ρημένη πνευματική κατάσταση, στό φωτισμό,
ἐνίοτε δέ εἶχαν καί ἐμπειρίες θεώσεως.

Τά στάδια τῆς πνευματικῆς τελειότητος εἶναι
τρία: ἡ κκάάθθααρρσσηη,, ὁ φφωωττιισσμμόόςς καί ἡ θθέέωωσσηη..

Στό πρῶτο στάδιο, τήν κάθαρση, ὁ ἄνθρω-
πος καθαρίζει τήν καρδιά του ἀπό τίς ἁμαρτίες
καί τά πάθη, προκειμένου νά ἔρθῃ ὁ Χριστός νά
κατοικήσῃ σ’ αὐτή καί νά μπορέσῃ νά ἰδῇ τόν
Θεό. Γι’  αὐτό ὁ Κύριος στήν ἐπί τοῦ ὄρους ὁμι-
λία Του μακάρισε «τούς καθαρούς τῇ καρδίᾳ ὅτι
αὐτοί τόν Θεόν ὄψονται».

Στό δεύτερο καί τρίτο στάδιο, τόν φωτισμό
καί τήν θέωση, πού καί τά δύο μαζί λέγονται «θε-
ωρία τοῦ Θεοῦ», ὁ ἄνθρωπος ἑνώνεται μέ τόν
Θεό, Τόν βλέπει, ὅπως τόν ἔβλεπαν οἱ Πρωτό-
πλαστοι. Τότε εἶναι ἅγιος!

Δηλαδή, θεμέλιο τῆς Ὀρθοδόξου Πίστεως
εἶναι ἡ ἐμπειρία τῆς θεώσεως.

Μόνο σέ κάθε ἅγιο παραδίδει τήν Πίστη ὁ
Θεός.

δδ.. Ὑπάρχει, ὅπως εἴπαμε προηγουμένως, καί
ἡ Κακόδοξη Πίστη τῶν αἱρετικῶν καί ἀλλοθρή-
σκων, πού εἶναι φτιαγμένη ἀπό ἀνθρώπους.

Ἡ διαφορά της ἀπό τήν Πίστη, πού δόθηκε
ἀπό τόν Θεό, εἶναι ὅτι. ἡ Ὀρθόδοξη Πίστη, ἐπει-

δή ἀποκαλύφθηκε ἀπό τόν Θεό, δέν ἀλλάζει πο-
τέ. Εἶναι πάντα ἴδια. Εἶναι ἡ μόνη Πίστη, πού
σώζει τόν ἄνθρωπο, μέ τό νά τόν κάνῃ ἅγιο.

Ἡ ἄλλη Πίστη, ἡ Κακόδοξη, φτιαγμένη ἀπό
ἀνθρώπους, δέν εἶναι μία, ἀλλά πολλές.

Εἶναι διαφορετική γιά κάθε μιά αἵρεση καί
θρησκεία. Ἡ Πίστη αὐτή τῶν αἱρέσεων καί θρη-
σκειῶν, δέν μπορεῖ νά σώσῃ κανέναν. Ὁδηγεῖ
ὅσους τήν ἔχουν, στήν αἰώνια ἀπώλεια καί κό-
λαση.

Ἑπομένως, ἡ διαφορά μεταξύ Ὀρθοδοξίας καί
κακοδοξίας εἶναι ὅτι ἡ μέν Ὀρθοδοξία σώζει τόν
ἄνθρωπο, ἡ δέ κακοδοξία ὁδηγεῖ στήν αἰώνια
κόλαση!

Οἱ εἰκονομάχοι αὐτοκράτορες, μέ πρῶτο τόν
Λέοντα Γ΄ τό 726,  προσπαθοῦσαν νά ἀντικατα-
στήσουν ὁλόκληρη τήν δοσμένη ἀπό τό Θεό πα-
τροπαράδοτη Ὀρθόδοξη Πίστη, μέ τήν Κακό-
δοξη τῶν αἱρετικῶν, πού ἔφτιαξαν ἄνθρωποι!

Αὐτό, ἔχει τεράστια σημασία γιά τήν σωτηρία
τῶν πιστῶν.

αα.. Ὁ Θεός, πού κηρύττει ἡ πατροπαράδοτη
Ὀρθόδοξη Πίστη εἶναι ἀληθινός καί ὑπαρκτός.

Ὁ Θεός, πού κηρύττει ἡ φτιαγμένη ἀπό
ἀνθρώπους Κακόδοξη Πίστη τῶν αἱρετικῶν
εἶναι ψεύτικος καί ἀνύπαρκτος.

Γι’ αὐτό οἱ Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἀποκα-
λοῦν τούς αἱρετικούς, ἄθεους.

Τούς ἀποκαλοῦν ἔτσι, ὄχι γιατί δέν πιστεύουν
σέ θεό, ἀλλά πιστεύουν σέ θεό πού δέν ὑπάρχει.

Οἱ Ὀρθόδοξοι περίμεναν, τό πότε θά ἀλλά-
ξουν αὐτοί  οἱ αἱρετικοί αὐτοκράτορες, προκει-
μένου νά ἔλθη ἄλλος, γιά νά ἐπαναφέρη τήν
Ὀρθοδοξία.

Ὁ εἰκονομάχος αὐτοκράτορας Λέων Γ΄ εἶχε
ἐπηρεασθῆ ἀπό θρησκευτικές ἀντιλήψεις ἄλλων
θρησκειῶν, ὅπως τῆς ἑβραϊκῆς καί ἰσλαμικῆς. Οἱ
θρησκεῖες αὐτές, μέ τίς ὁποῖες ἤθελε νά γεφυρώ-
ση τό χάσμα, ἦταν ἐναντίον τῶν εἰκόνων.

ββ.. Γιά νά ἀντικαταστήσουν οἱ εἰκονομάχοι
τήν πατροπαράδοτη Ὀρθόδοξη Πίστη, ὁ μόνος
τρόπος ἦταν νά καταργήσουν τά ἐρείσματα, στά
ὁποῖα αὐτή στηρίζεται.

Τέτοια ἐρείσματα  εἶναι ὁ τρόπος θεραπείας
τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου, ὥστε νά διανύση ὁ
καθένας τά στάδια τά πνευματικῆς τελειότητος
(κάθαρση, φωτισμός, θέωση), νά βλέπη τόν Θεό
καί νά γίνη ἅγιος.



�

Ἡ θεραπευτική αὐτή μέθοδος, δηλ. ὁ ὀρθός
τρόπος θεραπείας τῆς ψυχῆς τοῦ ἀνθρώπου,
εἶναι ἡ Ὀρθοδοξία. Ἀντίθετα, ὁ λανθασμένος
τρόπος θεραπείας εἶναι ἡ Κακοδοξία.

Ἄλλα ἐρείσματα, πού ἐπεδίωκαν οἱ εἰκονομά-
χοι  νά καταργήσουν, ἦταν τά μέσα, πού μπο-
ροῦσαν νά χρησιμοποιοῦν οἱ πιστοί γιά νά φτά-
σουν νά γίνουν ἅγιοι καί νά βλέπουν τόν Θεό.
Τέτοια μέσα εἶναι ἡ ἄσκηση, τά μοναστήρια, οἱ
νηστεῖες, οἱ ἀγρυπνίες, οἱ προσευχές, οἱ γιορτές,
ἡ λατρεία, τά δόγματα, κλπ.

γγ.. Ἡ ἀντίδραση τῶν Ὀρθοδόξων στούς εἰκο-
νομάχους ἦταν ἀνυποχώρητη.

Στόν τιτάνιο αὐτόν ἀγώνα ὑπέρ τῆς Ὀρθο-
δοξίας πρωτοστάτησαν οἱ μοναχοί, καί προ-
παντός ὁ ἅγιος Θεόδωρος Στουδίτης.

Ἡ Ζ΄ Οἰκουμενική Σύνοδος τό ἔτος 787:
� Δικαίωσε τούς Ὀρθοδόξους.
� Καταδίκασε καί ἀναθεμάτισε τούς Εἰκονομά-

χους.
� Διέταξε τήν ἀναστήλωση τῶν ἁγίων εἰκόνων.

ΒΒ΄́

ΤΤιιμμᾶᾶμμεε  ττοούύςς  ππρροομμάάχχοουυςς  ττῆῆςς  ΠΠίίσσττεεωωςς,,  ὅὅτταανν
ττοούύςς  μμιιμμοούύμμαασσττεε..

1. Ἡ ἱστορία διαγράφει κύκλους. Τά γεγονό-
τα συνήθως ἐπαναλαμβάνονται κατά καιρούς.

α. Σήμερα, ὑπάρχει ὁ Οἰκουμενισμός. Ἐπανα-
λαμβάνεται δηλ. ἡ Εἰκονομαχία. Ή, μᾶλλον, θά
ἦταν ὀρθότερο, ἄν λέγαμε, ὅτι ἡ τότε Εἰκονομα-
χία, ἦταν ὅ,τι εἶναι σήμερα ὁ Οἰκουμενισμός!

Σήμερα, τά δύο αὐτά, Εἰκονομαχία καί Οἰκου-
μενισμός, κατ’ οὐσίαν, σέ τίποτε δέν διαφέρουν.
Καί τά δύο αὐτά σατανικά συστήματα νοθεύουν
ἐξίσου τήν Ὀρθόδοξη Πίστη.

β. Στό χῶρο τῆς Ὀρθοδοξίας ὁ Οἰκουμενι-
σμός ἐμφανίστηκε στίς ἀρχές τοῦ περασμένου
αἰώνα.

Τό Πατριαρχεῖο τό 1920 ἐξέδωσε τό πανάθλιο
ἐκεῖνο κείμενο, πού λέγεται «Πατριαρχικό Διάγ-
γελμα». Σ’ αὐτό, οἱ αἱρετικές κοινότητες, ἀπο-
καλοῦνται «σεβάσμιες χριστιανικές ἐκκλησίες».
Ὀνομάζονται «συγγενεῖς καί οἰκεῖες ἐν Χριστῷ
καί συγκληρονόμοι τῆς ἐπαγγελίας τοῦ Θεοῦ»!

Προηγουμένως, τό 1916 ὁ τότε ὑπουργός

Ἀνδρέας Μιχαλακόπουλος ζήτησε ἀπό τόν
Ἐλευθέριο Βενιζέλο τήν προώθηση στόν Ἀρχιε-
πισκοπικό θρόνο τῆς Ἀθήνας τοῦ Μελετίου Με-
ταξάκη .

Τόν πρότεινε γιά νά καταργήση τίς νηστεῖες,
νά περιορίση τίς τελετές, τίς λειτουργίες  καί τίς
πολλές γιορτές. Νά καταργήση τό ὄνομα ἅγιος.

Ἐπίσης νά καταργήση τά μοναστήρια, ἡ δέ
περιουσία τους νά δοθῆ στούς γεωργούς.

Τό 1923 ὁ διαβόητος
Μελέτιος Μεταξάκης
συγκάλεσε στήν Κων-
σταντινούπολη τό λεγό-
μενο «Πανορθόδοξο Συ-
νέδριο», μέ ἕξι ἀντιπρο-
σώπους. Σ’ αὐτό ἀπο-
φασίστηκε ἡ ἀλλαγή τοῦ
Παλαιοῦ Ἡμερολογίου,

τοῦ Πασχαλίου, ἀκόμα καί τῆς ἑβδομάδος!
Τό 1924 οἱ καινοτόμοι ἐπίσκοποί της Ἑλλά-

δος ἄλλαξαν τό Παλαιό Ἡμερολόγιο. Σκοπός
τούς ἦταν νά διευκολύνουν τήν ἕνωση  μέ τίς
αἱρέσεις.

Τό 1924 οἱ πρόγονοί μας. ἦταν ἄνθρωποι
ἀγράμματοι. Δέν ἦταν θεολόγοι.

Ἕνα πράγμα ὅμως ἤξεραν πολύ καλά. Κατα-
λάβαιναν, ὅτι οἱ καινοτόμοι ἐπίσκοποί του Νέου
ἄλλαξαν τό Παλαιό Ἡμερολόγιο στά πλαίσια
τῆς προδοσίας τῆς Ὀρθοδοξίας καί τῆς ἑνώσε-
ως μέ τούς αἱρετικούς, δηλαδή στά πλαίσια τοῦ
Οἰκουμενισμοῦ.

γ. Ὁ Οἰκουμενισμός  στό χῶρο τῶν Νεοημε-
ρολογιτῶν καλπάζει μεταξύ των λεγομένων Πα-
τριαρχείων καί τῶν ἄλλων Αὐτοκεφάλων Ἐκκλη-
σιῶν.

Τί πρώτον καί τί ὕστερον νά θυμηθοῦμε; Ἐπι-
λείψει με ὁ χρόνος διηγούμενον!

Ἀναφέρω, τήν γενόμενη «ἕνωση τῶν ἐκκλη-
σιῶν», πού ὑπέγραψε τό 1965 ὁ Ἀθηναγόρας μέ
τόν πάπα!

Ὁ Ἀθηναγόρας διεκήρυττε:
«Ἀπατώμεθα καί ἁμαρτάνομεν, ἐάν νομίζομεν

ὅτι ἡ Ὀρθόδοξος Πίστις κατῆλθεν ἐξ οὐρανοῦ
καί ὅτι τά ἄλλα δόγματα εἶναι ἀνάξια. Τριακόσια
ἑκατομμύρια ἀνθρώπων ἐξέλεξαν τόν Μουσουλ-
μανισμόν, διά νά φθάσουν εἰς τόν Θεόν των καί
ἄλλαι ἑκατοντάδες ἑκατομμυρίων εἶναι Διαμαρ-



8

τυρόμενοι, Καθολικοί, Βουδισταί. Σκοπός κάθε
θρησκείας εἶναι νά βελτιώσει τόν ἄνθρωπο»!!

Ἄλλοτε ἔλεγε: «Ἐγώ δέν εἶμαι θεολόγος. Οἱ
θεολόγοι εἶναι κακοί. Τούς θεολόγους τούς
ἀπεχθάνομαι, διότι αὐτοί λόγω τῶν δογματικῶν
των ἀπόψεων, εἰς τάς ὁποίας ἐπιμένουν, ἐνσπεί-
ρουν τήν διχόνοια καί ἐμποδίζουν τήν ἕνωσιν
τῶν Ἐκκλησιῶν».

Ἄλλη φορά εἶπε: «Ἠμεῖς εἰς τό χωριό μας, εἰς
τό πατρικό μας σπίτι εἴχομεν δύο, τόν παπά καί
τόν δερβίση, τόν δερβίσ’ Κιαμήλ. Ἐξομολογού-
μεθα δέ καί ἐλέγομεν τά μυστικά μας εἰς τόν δερ-
βίς’ Κιαμήλ, διότι εἰς τόν παπά δέν εἴχομεν ἐμπι-
στοσύνη»!

Στό περιοδικό «Ὀρ -
θοδοξία» ὁ Ἀθηναγό-
ρας ἐγ κωμίασε τόν
Μω αμεθανισμό!

Τόν εἶδαν ἀκόμα νά
προσεύχεται στό ἐν
ΚΠόλει τέμενος τοῦ Ἐ -
γιούπ καί στό ἐν Ἱερο-
σολύμοις τέμενος τοῦ
Ὀμάρ!

Ὁ Δημήτριος, συνε-
χίζοντας τήν γραμμή τοῦ προκατόχου τοῦ Ἀθη-
ναγόρα, διεκήρυττε ὅτι: Ὅλες οἱ θρησκεῖες
ἔχουν τόν ἴδιο Θεό!

Λέει ἐπίσης ὅτι Ὀρθοδοξία καί παπισμός
ἀποτελοῦν «τό ἑνιαῖο σῶμα τοῦ Χριστοῦ»!

Ὁ Βαρθολομαῖος διακηρύττει:
Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία δέν εἶναι ἡ μοναδική

«Μία, Ἁγία, Καθολική καί Ἀποστολική Ἐκκλη-
σία» τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως».

Στόν Ἰουδαϊσμό καί στό Ἰσλάμ λατρεύεται ὁ
ἴδιος μέ μᾶς Θεός, ὁ Θεός τοῦ Ἀβραάμ.

Ὅτι ὁ Μωάμεθ εἶναι ὄχι ἁπλῶς προφήτης,
ἀλλά καί ἐξάγγελος τῆς ἐπικριμένης Κρίσεως,
πρᾶγμα πού πρέπει νά διδάξει καί τούς χριστια-
νούς».

δ. Ὑπάρχει λογικός ἄνθρωπος, πού νά θεωρεῖ
τόν Ἀθηναγόρα Ὀρθόδοξο, καί ὄχι ἀρνητή τοῦ
Χριστοῦ;

Ὑπάρχει λογικός ἄνθρωπος, πού νά θεωρεῖ
τόν τωρινό Πατριάρχη Βαρθολομαῖο, Ὀρθόδο-
ξο καί ὄχι αἱρετικό;

Τούς ἀρνητές τοῦ Χριστοῦ, ἡ Ἐκκλησία πα-
ληότερα τούς ἀπέκοπτε ἀπό μέλη της. Ἄν μετα-
νοοῦσαν, τούς δέχονταν ὑπό ὅρους. Τούς ἄφη-
νε δηλ. νά βρίσκονται στή θεία Λειτουργία στό
νάρθηκα, ὅπως καί οἱ κατηχούμενοι.

Δέν τούς ἐπέτρεπε νά κοινωνήσουν τῶν
ἀχράντων μυστηρίων σ’ ὅλη τους τή ζωή, ἐκτός
ἄν βρίσκονταν στήν ἐπιθανάτια κλίνη.

Τούς αἱρετικούς τους ἀναθεμάτιζε!
Τί σημαίνει «τούς ἀναθεμάτιζε»;
Μέ τόν «ἀναθεματισμό» ἡ Ἐκκλησία ἀποκό-

πτει τόν «ἀναθεματιζόμενο» ἀπό μέλος της, καί
τόν παραδίδει στόν σατανᾶ!

Γιατί ὑπάρχουν αἱρετικοί ποιμένες ;
α. Τήν ἐξήγηση δίνει ὁ Ἀπόστολος Παῦλος.
Μιλώντας στούς κληρικούς τῆς Ἐφέσου εἶπε:
«Τό Πνεῦμα τό ἅγιον ἔθετο ἐπισκόπους ποι-

μαίνειν τήν Ἐκκλησίαν τοῦ Κυρίου καί Θεοῦ.
Ἐγώ οἶδα τοῦτο, ὅτι εἰσελεύσονται μετά τήν

ἄφιξίν μου λύκοι βαρεῖς μή φειδόμενοι τοῦ ποι-
μνίου. Καί ἐξ ὑμῶν αὐτῶν ἀναστήσονται ἄνδρες
λαλοῦντες διεστραμμένα τοῦ ἀποσπᾶν τούς μα-
θητᾶς ὀπίσω αὐτῶν. Διό γρηγορεῖτε».

Τέτοιοι αἱρετικοί ποιμένες, ἐμφανίστηκαν
ἀπό τήν πρώτη στιγμή στή ζωή τῆς Ἐκκλησίας.
Πρό παντός ἐμφανίστηκαν ἀργότερα, καί ἰδιαί-
τερα σήμερα, στίς ἔσχατες μέρες.

Ὁ ἅγιος Συμεών ὁ νέος Θεολόγος, τόν 11ον
μόλις αἰώνα ἔλεγε:

«Σπάνιοι γάρ ὡς ἀληθῶς καί μάλιστα ἄρτι σέ
καλῶς ποιμαῖνεν καί λατρεύειν ψυχᾶς λογικᾶς
ἐπιστάμενοι».

β. Οἱ αἱρετικοί ποιμένες, ἐξακολουθοῦν νά
εἶναι ἐπίσκοποι;

Ὅποιος κληρικός καταστῆ αἱρετικός, παύει
νά εἶναι κληρικός. Ἡ πρσχώρησή του σέ αἵρεση



9

διακόπτει τήν Ἀποστολική Διαδοχή. Καί ὅπως
λέει ὁ Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης «οἱ αἱρετικοί
ἱερωσύνη δέν ἔχουν».

Κατά τόν ἅγιο Γρηγόριο Παλαμά, ὅσοι κατα-
στοῦν αἱρετικοί, παύουν νά ἀνήκουν στήν
Ἐκκλησία, «ὡς μή τῆς ἀληθείας ὄντες»!

Γιά τό λόγο αὐτό, ὁ Δοσίθεος Ἱεροσολύμων
γράφει:

«Ὁ δέ, αἱρετικός γενόμενος, οὔτε Πατριάρχης
ἐστί, οὔτε ἐπίσκοπος, οὔτε καν μέλος τῆς
Ἐκκλησίας»!

ΓΓ΄́

ΠΠοοιιάά  ἡἡ  ἀἀννττίίδδρραασσηη  κκααττάά  ττοοῦῦ  ΟΟἰἰκκοουυμμεεννιισσμμοοῦῦ;;
Εἶναι ἡ ἴδια ἀντίδραση, ὅπως ἦταν καί κατά

τῆς Εἰκονομαχίας! Ἐξάλλου, προηγουμένως το-
νίσαμε, ὅτι ἡ Εἰκονομαχία ἦταν Οἰκουμενισμός
γιά τήν ἐποχή ἐκείνη.

α. Ὅπως καί στήν Εἰκονομαχία, ἔτσι καί μέ
τόν Οἰκουμενισμό, οἱ Ὀρθόδοξοι πιστοί θεώρη-
σαν καί θεωροῦν χρέος καί ὑποχρέωσή τους νά
ἀπομακρυνθοῦν ἀπό τούς αἱρετικούς ἐπισκό-
πους τους, ὅπως ὁρίζουν οἱ Ἱεροί Κανόνες καί οἱ
διδαχές τῶν ἁγίων Πατέρων.

Τήν ἀπομάκρυνση αὐτή προβλέπουν οἱ Κα-
νόνες 31ος Ἀποστολικός καί 15ος τῆς Πρωτο-
δευτέρας Συνόδου.

Ἡ ὑποχρεωτική αὐτή ἀπομάκρυνση λέγεται
ἀποτείχιση.

Ὑπάρχει μιά βασική ἀρχή, μιά βασική διδα-
σκαλία, στήν Ὀρθοδοξία:

Ὁ κάθε πιστός ὀφείλει νά ἔχει «κοινωνία»,
δηλ. νά ἐκκλησιάζεται μόνο σέ ναούς, πού μνη-
μονεύεται τό ὄνομα τοῦ κανονικοῦ ἐπισκόπου,
ὑπό τήν προϋπόθεση ὅτι ὁ ἐπίσκοπος αὐτός
«ὀρθοτομεῖ τόν λόγον τῆς ἀληθείας», δηλ. εἶναι
Ὀρθόδοξος.

Ἀπό αὐτόν τόν Ὀρθόδοξο ἐπίσκοπο πρέπει
νά λαμβάνη καί τά μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας.

Ὁ λόγος γιά τόν ὁποῖο οἱ Πατέρες θέσπισαν
αὐτή τήν βάση καί διδασκαλία εἶναι γιά τό ὅτι,
ὅ,τι εἶναι ὁ ἐπίσκοπος, εἶναι καί ὅσοι «κοινω-
νοῦν» μέ αὐτόν!

Ἄν δηλ. ἕνας ἐπίσκοπος εἶναι Ὀρθόδοξος,
Ὀρθόδοξοι εἶναι καί ὅσοι «κοινωνοῦν» μέ αὐτόν.

Ἄν ὁ ἐπίσκοπος εἶναι αἱρετικός, αἱρετικοί
εἶναι καί ὅσοι πιστοί «κοινωνοῦν» μαζί του, ἔστω

ἀκόμα καί ἄν οἱ πιστοί αὐτοί εἶναι οἱ ἴδιοι κατά
τά ἄλλα Ὀρθόδοξοι!

Ὁ Σίλβεστρος Συρόπουλος, ὁ ὁποῖος κατέ-
γραψε ὡς ὀρθόδοξός τα πρακτικά της Συνόδου
Φερράρας-Φλωρεντίας, εἶπε:

«Ἐκεῖνοι μνημονεύονται ἐπ’ ἐκκλησίαις, ὅσοι
εἰσίν ὁμόδοξοι καί κοινωνικοί πρός τήν αὐτήν
Ἐκκλησίαν. Οἱ δέ ἀκοινώνητοι, οὐδέ μνημο-
νεύονται, οὐδέ ἔχει ἄδειαν τίς τῶν ἱερωμένων
εὔχεσθαι ἐπ’ ἐκκλησίαις ὑπέρ ἀκοινωνήτου».

β. Γιά νά ἐξακολουθήση ὅμως κάποιος νά
εἶναι Ὀρθόδοξος, χρειάζεται καί κάτι ἄλλο. Ὁ
ἐπίσκοπός του, μέ τό ὁποῖο ἔχει «κοινωνία», δέν
πρέπει νά ἔχη «κοινωνία» μέ ἄλλο ἐπίσκοπο, πού
δέν εἶναι Ὀρθόδοξος!

Τήν ἀπαγόρευση αὐτή ἀρνοῦνται νά κατα-
λάβουν οἱ συντηρητικοί Νεοημερολογῖτες τῆς
Ἑλλάδος.

Μέ τούς συντηρητικούς Νεοημερολογίτες,
συμβαίνει κάτι τό πολύ παράξενο καί ἀπογοη-
τευτικό!

Δέν τούς ἐνδιαφέρει, τό τί λένε οἱ ἅγιοι Πα-
τέρες τῆς Ἐκκλησίας. Τούς ἐνδιαφέρει μόνο, τό
τί λένε οἱ σύγχρονοι αὐτοί «γεροντάδες» τους.

Οἱ ἅγιοι Πατέρες εἶναι σαφεῖς, σαφέστατοι,
ὅπως ὁ ἅγιος Θεόδωρος Στουδίτης, ὁ ὁποῖος δι-
δάσκει νά μήν ἔχουμε καμιά «κοινωνία» μέ τούς
αἱρετικούς, ἀλλά καί μέ ὅσους «κοινωνοῦν» μέ
αἱρετικούς. Λέει συγκεκριμένα:

«τοῦ ἁγίου Ἀθανασίου, προστάσσοντος μη-
δεμίαν κοινωνίαν ἔχειν ἡμᾶς πρός τούς αἱρετι-
κούς, ἀλλά μηδέ πρός τούς κοινωνοῦντας μετά
τῶν ἀσεβῶν»!

Ἐπίσης, ὁ ἅγιος Ἰωάννης Χρυσόστομος,
«ἐχθρούς του Θεοῦ, οὐ μόνον τούς αἱρετικούς,
ἀλλά καί τούς τοιούτοις κοινωνοῦντας μεγάλη
τῇ φωνῇ ἀπεφήνατο».

Ὁ δέ ἅγιος Μάρκος Εὐγενικός δέν «κοινω-
νοῦσε» ὄχι μόνο μέ τόν αἱρετικό Πατριάρχη Μη-
τροφάνη, ἀλλά οὔτε καί μέ ὅσους «κοινω-
νοῦσαν» μαζί μέ τόν Μητροφάνη.

Γι’ αὐτό διαπλάστηκε στήν Ὀρθοδοξία ἡ
ἀρχή, πού εἶναι ἀπόλυτα ὀρθή: «ὁ κοινωνῶν τῷ
ἀκοινωνήτῳ, ἀκοινώνητος ἔστω»!

Οἱ συντηρητικοί Νεοημερολογίτες εἶναι πρά -
γματι πρόβλημα γιά τήν Ὀρθοδοξία.

Ὄχι μόνο, γιατί οἱ ἴδιοι ὁδηγοῦνται στήν



1�

ἀπώλεια ἀλλά καί γιατί κινδυνεύουν νά ἐγκλω-
βίσουν στήν ἴδια ὁδό καί ὅσους ἄλλους Νεοημε-
ρολογίτες παρασύρουν στίς πλάνες τούς αὐτές.

γ. Οἱ συντηρητικοί Νεοημερολογίτες ἀντικα-
τέστησαν τήν αὐθεντία τῶν ἁγίων, ὡς διδασκά-
λων τῆς Πίστεώς μας, μέ σύγχρονους «γεροντά-
δες» τους. Πολλούς μάλιστα ἀπό αὐτούς, τούς
ἀνακήρυξαν «ἁγίους» μόνοι τους καί ἔχτισαν
πρός τιμή τούς Ναούς!

Διδάσκαλοι τῶν πιστῶν εἶναι οἱ ἅγιοι Πατέ-
ρες, οἱ ὁποῖοι ἀξιώθηκαν νά ἀποκτήσουν θεῖες
ἐμπειρίες.

Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός λέει:
«τό στόμα τῶν ἁγίων Πατέρων, Θεοῦ κεχρη-

μάτικε στόμα»!
Οἱ συντηρητικοί αὐτοί Νεοημερολογίτες πι-

στεύουν, ὅτι ἔχουν ὑποχρέωση νά ὑπακούουν
στά ἄτομα αὐτά, ἐπειδή τά θεωροῦν πρότυπα
εὐσέβειας!

Ὅμως, οἱ Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἄλλα διδά-
σκουν!

Γιά τήν ἀπόκτηση «γέροντα», δηλ. πνευματι-
κοῦ ὁδηγοῦ στή ζωή μας, ὁ ἅγιος Συμεών ὁ νέος
Θεολόγος διδάσκει:

«Εὐχαῖς καί δάκρυσι τόν Θεόν καθικέτευσον
πέμψαι σοί ὁδηγόν ἀπαθῆ τέ καί ἅγιον».

Καί συνεχίζει:
Ἐρεύνα τίς Θεῖες Γραφές, καί μάλιστα τίς τῶν

Ἁγίων Πατέρων. Μ’ αὐτές νά συγκρίνεις τά ὅσα
διδάσκει καί πράττει ὁ πνευματικός ὁδηγός σου.

Καί ὅσα μέν εἶναι σύμφωνα μέ τίς Γραφές νά
τά δέχεσαι, ὅσα δέ εἶναι ἀντίθετα, νά τά ἀπορρί-
πτης, γιά νά μή πλανηθῆς. Γιατί ὑπάρχουν πολ-
λοί πλάνοι καί ψευτοδιδάσκαλοι!

Ἕνας ἄλλος μεγάλος Πατέρας τῆς Ἐκκλη-
σίας, ὁ ἅγιος Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής, ὅταν πιέ-
ζονταν νά «κοινωνήση» μέ τόν Μονοθελήτη Πα-
τριάρχη Κωνσταντινουπόλεως, ὑπό τήν προ-
ϋπόθεση νά ὑπογράψη Ὀρθόδοξη Ὁμολογία Πί-
στεως, ἀπάντησε ὅτι οὔτε τότε θά «κοινωνοῦσε»
μαζί του, γιατί αὐτός στά δίπτυχα μνημονεύει
τούς αἱρετικούς προκατόχους τοῦ Πατριάρχες.

Γι’ αὐτό, ὁ ἅγιος Μάξιμος εἶπε:
«ἐπειδή ἐκείνοις κοινωνεῖτε, εἰ καί Ὀρθόδοξοι

γένησθε, οὐ κοινωνῶ ὑμίν, ἐπειδή κοινωνεῖτε
τοῖς ἀκοινωνήτοις».

Οἱ «γεροντάδες» αὐτοί ἀποτελοῦν φραγμό καί
τροχοπέδη στή μή ἀποτείχιση τῶν Νεοημερολο-

γιτῶν ἀπό τήν οἰκουμενιστική Ἐκκλησία τους.
Ἐμποδίζουν τήν ἔνταξη ὅσων εἶναι καλοδιά-

θετοι ἀντί-οἰκουμενιστές, στήν Ὀρθόδοξη
Ἐκκλησία μας, τήν Μία Ἁγία Καθολική καί Ἀπο-
στολική Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ.

Ὁ ἅγιος Ἰγνάτιος ὁ Θεοφόρος λέει:
«Πᾶς ὁ λέγων παρά τά διατεταγμένα, καν

ἀξιόπιστος ἤ, καν νηστεύη, καν’ θαύματα ποιῆ,
καν προφητεύη, λύκος φαινέσθω ἐν προβάτου
δορά, προβάτων φθοράν κατεργαζόμενος»!

Ὁ δέ ἅγιος Ἀναστάσιος ὁ Σιναΐτης, τονίζει:
«Ἔχουμε διδαχθεῖ νά μή δίνουμε σημασία στά

θαύματα, ὅταν αὐτός πού τά ἐνεργεῖ διδάσκει
ἀντίθετα πρός τήν εὐσέβεια»!

2. Ὑπάρχει καί τώρα ἀντίδραση τῶν Ὀρθο-
δόξων γιά τήν ἀντικατάσταση τῆς πατροπαρά-
δοτης Ὀρθόδοξης Πίστεώς μας, μέ τήν ψεύτικη
Κακόδοξη Πίστη τῶν αἱρέσεων.

Τά ἐρείσματα τῆς Ὀρθόδοξης Πίστεως, πού
ἐπιδιώκει ὁ Οἰκουμενισμός νά καταστρέψει, εἶναι
τά ἴδια, πού ἐπεδίωξε καί κατά τήν Εἰκονομαχία.

Εἶναι:
α. Ἡ ὀρθή θεραπευτική μέθοδος τῶν Πατέ-

ρων, ἡ κάθαρση, ὁ φωτισμός καί ἡ θέωση. Ἡ μέ-
θοδος αὐτή, δοσμένη ἀπό τό Θεό στούς ἁγίους,
εἶναι γραμμένη στήν Ἁγία Γραφή καί στά συγ-
γράμματα τῶν ἁγίων Πατέρων, ὅπως στή Φιλο-
καλία κ.α.

Ἡ λανθασμένη Κακόδοξη μέθοδος τῶν αἱρε-
τικῶν, ἡ ὁποία εἶναι φτιαγμένη ἀπό ἀνθρώπους
μέ τό στοχασμό καί τήν φαντασία τους, εἶναι
γραμμένη στά διάφορα βιβλία τους.

Γι’ αὐτό, οἱ μέν Ὀρθόδοξοι διαβάζουν τά συγ-
γράμματα τῶν Πατέρων, οἱ δέ Κακόδοξοι, τίς
«εὐσεβεῖς φλυαρίες», πού γράφουν οἱ ἴδιοι σ’
ἄλλα βιβλία.

Ὁ θεωρούμενος ὡς κορυφαῖος νεοημερολο-
γίτης θεολόγος π. Ἰωάννης Ρωμανίδης ἔγραψε
τό 1958 γιά τήν πνευματική κατάσταση, πού
ἐπικρατοῦσε τότε στήν Ἑλλάδα:

«Ὑπάρχουν πάνω ἀπό ἕνα ἑκατομμύριο Πα-
λαιοημερολογίτες στήν Ἑλλάδα, πού ὑφίστανται
ἐξευτελιστικές διώξεις.

Στήν πραγματικότητα εἶναι οἱ ἀληθινοί εὐλα-
βεῖς Ὀρθόδοξοι, μέ τήν παραδοσιακή ἔννοια τοῦ
ὄρου.

Τηροῦν ὅλες τίς ἑορτές καί τά λειτουργικά
ἔθιμα, πολύ πιστά.



11

Στά σπίτια τούς βρίσκει κάποιος τήν Φιλο-
καλία   καί ὅλες τίς ὑπέροχες ὑπάρχουσες μετα-
φράσεις τῶν Πατέρων, πού ἔγιναν τόν περασμέ-
νο αἰώνα.

Στά περισσότερα σπίτια τῶν «εὐσεβῶν» τῆς
ἐπίσημης Ἐκκλησίας βρίσκει κάποιος τόν Γκου -
αρτίνι, τόν Χόλζνερ, τόν Πασκάλ κλπ., ἀλλά οὔτε,
ἔστω καί ἕνα Πατέρα τῆς Ἐκκλησίας. Τελευταία
συστήνουν ἔντονα τίς ἑλληνικές μεταφράσεις τῶν
κηρυγμάτων τοῦ Μπίλλυ Γκράχαμ»!

β. Ὁ Οἰκουμενισμός ἐπιδιώκει νά καταστρέ-
ψη τόν μοναχισμό καί τά μοναστήρια, πού εἶναι
ἀπό τά πιό σπουδαῖα ἐρείσματα τῆς θεραπευ-
τικῆς μεθόδου τῆς Ὀρθοδόξου Πίστεως.

Ὅσο περισσότερο Ὀρθόδοξος εἶναι κάποιος,
τόσο πιό πολύ ἀγαπάει τόν μοναχισμό καί τά
μοναστήρια. Αὐτό ὀφείλεται στό ὅτι στό μονα-
χισμό καί στά μοναστήρια βρῆκε καταφύγιο ἡ
θεραπευτική μέθοδος τῆς Ὀρθοδοξίας,  μέ τήν
ἄσκηση τῶν μοναχῶν, πού εἶναι ἡ «σταύρω-
σή»τους, σύμφωνα μέ αὐτά πού λέει ὁ Ἀπόστο-
λος Παῦλος:

«Χριστῷ συνεσταύρομαι, ζῶ δέ οὐκέτι ἐγώ, ζῆ
δέ ἐν ἐμοί Χριστός» καί «ἐμοί κόσμος ἐσταύρω-
ται, καγῶ τῷ κόσμω».

Πρός τόν «σταυρό» αὐτό, τήν «ἄσκηση», τόν
μοναχισμό καί τά Μοναστήρια, ἀπό τά ὁποῖα
ἀναδείχτηκαν ὅλοι οἱ Πατέρες, στρέφει τά βέλη
τοῦ ὁ Οἰκουμενισμός.

Οἱ πιό πολλοί αἱρετικοί, ὅπως οἱ Προτεστάν-
τες, δέν ἔχουν μοναχισμό καί μοναστήρια.

Ὅσοι δέ ἔχουν, ὅπως οἱ Λατίνοι, ἔχουν ὡς
βάση τοῦ μοναχισμοῦ τούς τήν ἱεραποστολή καί
ὄχι τήν νήψη καί ἄσκηση.

Αὐτόν τόν φράγκικο «μοναχισμό», πού δέν
εἶναι μοναχισμός, υἱοθέτησαν οἱ Νεοημερολογί-
τες τῆς Ἑλλάδος.

Γι’ αὐτό τό λόγο, πολεμοῦν τόν Ὀρθόδοξο
μοναχισμό καί τά μοναστήρια.

Γι’ αὐτό τό λόγο, λεηλατοῦν τήν περιουσία
τους!

γ. Ὁ Οἰκουμενισμός προσπαθεῖ νά καταργή-
ση τά δόγματα.

Σπουδαιότατο «ἔρεισμα» γιά τήν ὀρθή θερα-
πευτική μέθοδο τῶν πιστῶν εἶναι τά δόγματα
τῆς Ὀρθοδοξίας.

Τί εἶναι τά δόγματα;
Τά δόγματα τῆς Ὀρθοδοξίας εἶναι οἱ αἰώνιες

καί ἀναλλοίωτες θεῖες ἀλήθειες, πού δημιούργη-
σαν οἱ Ἅγιοι Πατέρες ἀπό τήν θεία ἐμπειρία
τους. Ἑπομένως, τά Ὀρθόδοξα δόγματα εἶναι
θεόπνευστα!

Θά ἀναφέρω ἕνα παράδειγμα.
Ὑπάρχει τό Ὀρθόδοξο δόγμα ὅτι ὁ Χριστός

δέν εἶναι κτίσμα. Ὁ Ἄρειος ἔλεγε ὅτι εἶναι.
Ποῦ τό ξέρουμε αὐτό;
Μᾶς τό εἶπε ἡ Α΄ Οἰκουμενική Σύνοδος!
Καί ἡ Οἰκουμενική Σύνοδος, πῶς τό διαπί-

στωσε;
Τό ἤξεραν, ὅσοι Πατέρες εἶχαν τήν ἐμπειρία

τῆς θεώσεως!
Οἱ Πατέρες δηλ. αὐτοί, ὅταν ἔφθαναν στή θέ-

ωση, ἔβλεπαν τόν Χριστό ἄκτιστο, καί ὄχι κτί-
σμα!

Τά Ὀρθόδοξα δόγματα εἶναι οἱ ὁδοδεῖκτες,
πού φωτίζουν καί σηματοδοτοῦν τόν δρόμο, γιά
τήν σωστή πορεία τῶν πιστῶν, γιά τήν πνευμα-
τική τελείωσή τους.

Ἄν κάποιος ἰσχυριστῆ ὅτι εἶδε στήν ἐμπειρία
τοῦ τόν Χριστό, ὡς κτίσμα, αὐτό σημαίνει ὅτι
δέν ἀπόκτησε ποτέ θεία ἐμπειρία, ἤ ὅτι εἶχε
ἐμπειρία ἀπό τόν σατανᾶ, γιά νά τόν πλανήση!

Αὐτός εἶναι ὁ λόγος, γιά τόν ὁποῖο οἱ Πατέ-
ρες ἀγωνίστηκαν μέ τέτοιο σθένος καί τέτοιες
θυσίες γιά τήν ἀκρίβεια τῶν δογμάτων.

Τό ἴδιο συμβαίνει καί μέ τά ἄλλα δόγματα τῆς
Ἐκκλησίας.

Ἕνα ἄλλο σπουδαῖο δόγμα, πού μάχεται ὁ
Οἰκουμενισμός εἶναι ἡ Ὀρθόδοξη διδασκαλία
περί τῆς «Μίας Ἁγίας Καθολικῆς καί Ἀποστο-
λικῆς Ἐκκλησίας».

Οἱ Κακόδοξοι κηρύττουν ὅτι ἡ «Μία Ἐκκλη-
σία» τοῦ Χριστοῦ ἐξέλιπε. Θά

τήν δημιουργήσουν ὅμως αὐτοί ἐκ νέου, μέ
τήν συνένωση ὅλων των αἱρέσεων σέ Μία!



12

Γι’ αὐτό ὁ Ἀθηναγόρας ἔλεγε: «νά ἐπανιδρύ-
σωμεν τήν Μία ἁγία καθολική καί ἀποστολική
Ἐκκλησία ...».

Ἡ «ἐκκλησία» πού θέλει νά ἱδρύση ὁ Οἰκου-
μενισμός θά περιλαμβάνη ὡς μέλη τῆς καθένα,
πού μπορεῖ νά ἔχη ὅποιο δόγμα θέλει, ἀρκεῖ νά
μήν ἀπορρίπτει τά ἄλλα, τῶν ἄλλων μελῶν.

Οἱ Πατέρες διδάσκουν τήν «ἀποκλειστικότη-
τα» τῆς Ἐκκλησίας.

Δηλαδή κηρύττουν ὅτι μόνο τα δόγματα τῆς
Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας εἶναι σωστά. Μόνο αὐτά
τά δόγματα πρέπει νά δέχονται.

δ. Θά ἀσχοληθοῦμε, τέλος, καί μέ τό θέμα τῶν
«ἁγίων», πού εἶναι τεράστιας σημασίας γιά τούς
Ὀρθοδόξους.

Γιατί γιά τούς Ὀρθοδόξους, οἱ «ἅγιοι» εἶναι
θέμα τεράστιας σημασίας»;

Τό νά γίνη ἕνας ἄνθρωπος «ἅγιος» εἶναι ὁ
προορισμός μας.

Τό πετυχαίνουμε αὐτό, μέ τό νά θεραπεύσου-
με τήν ψυχή μας, μέ τήν ὀρθή θεραπευτική ἀγω-
γή, δηλ. τήν παραδοθεῖσα ἀπό τό Θεό Ὀρθόδο-
ξη Πίστη. Αὐτή ἡ θεραπεία ὁδηγεῖ τούς πιστούς
στήν θέωση, δηλ. τήν ἁγιότητα. Ὅταν πεθάνουν
ὅσοι φτάνουν στή θέωση, ἀφήνουν ἅγια λείψα-
να, τά ὁποῖα πολλές φορές θαυματουργοῦν, μυ-
ροβλύζουν κλπ.

Ὅποιος ἀξιώνεται ἀπό τό Θεό νά γίνη ἅγιος,
αὐτός γίνεται ὁ δάσκαλός μας, πού εἶναι ἱκανός
νά διδάξη, πῶς νά γίνουμε κι’ ἐμεῖς ἅγιοι.

Οἱ Κακόδοξοι, ἄλλοι ὅπως οἱ Προτεστάντες
δέν ἔχουν «ἁγίους», οὔτε «ἅγια λείψανα».

Ἄλλοι δέ, ὅπως οἱ Λατίνοι, ἔχουν μέν «ἁγί-
ους», ἀπό τούς ὁποίους ὁρισμένοι εἶναι ἀπό
ὅσους εἶχε ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία, ὅταν ἦταν

ἑνωμένοι μαζί της, ἄλλοι δέ εἶναι ὅσους ἀνακη-
ρύττουν ὡς ἁγίους οἱ ἴδιοι.

Στήν Ὀρθοδοξία τούς ἁγίους τους φανερώνει
ὁ Θεός. Στούς Λατίνους, τούς κατασκευάζει ὁ
Πάπας. Ὁ Προηγούμενος Πάπας ἀνακήρυξε πε-
ρίπου τριακόσιους.

Οἱ παπικοί θεωροῦν τούς «ἁγίους» τους,
«ἥρωες» τῆς κακόδοξης πίστεώς τους, καί ὄχι θε-
ούμενους, τά δέ λείψανά τους δέν εἶναι θαυμα-
τουργά.

Δέν θαυματουργοῦν τά λείψανά τους, γιατί
δέν εἶναι λείψανα πραγματικῶν ἁγίων. Δέν εἶναι
γνήσια λείψανα, ἀλλά ψεύτικα.

Πολλά ἀπό τά λεγόμενα «λείψανά» τους, εἶναι
ψεύτικα!

Κατά τίς σταυροφορίες, ὅταν οἱ Λατίνοι
ἔρχονταν στήν

Ἀνατολή, γιά νά μή ἁρπάξουν πραγματικά
ἅγια λείψανα, ἔπαιρναν ψεύτικα.

Οἱ Ὀρθόδοξοι τοποθετοῦσαν στίς λειψα-
νοθῆκες τῶν ναῶν καί τῶν μοναστηριῶν τους,
ὡς «λείψανα ἁγίων», ἀνθρώπινα ὀστᾶ ἀπό τά νε-
κροταφεῖα!

Τά ὀστᾶ αὐτά ἔπαιρναν οἱ σταυροφόροι καί
τά μετέφεραν στή Δύση ὡς «ἅγια λείψανα»!

Ἄρα γέ ἀπό τά ψεύτικα αὐτά λείψανα, ἐπι-
στρέφει, ὅσα ἐπιστρέφει ὁ Πάπας στούς Νεοη-
μερολογίτες;

Πιθανόν, γιατί δέν εἴδαμε κανένα ἀπό τά «λεί-
ψανα» αὐτά νά μυροβλύζη, οὔτε νά θαυμα-
τουργῆ!

Οἱ Οἰκουμενιστές πλήττουν ἀκόμα καί τό
«ἁγιολόγιο» τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, τό
ὁποῖο νοθεύουν μέ ψεύτικους ἤ  μέ αἱρετικούς
ἁγίους.

Μέχρι τώρα ξέραμε ὅτι ὁ Οἰκουμενισμός νό-
θευε τήν ὀρθή Πίστη.

Τώρα, βλέπουμε ὅτι νοθεύει καί τό ἁγιολόγιο
τῆς Ἐκκλησίας μέ «κάλπικους» ἁγίους.

Ὁ Οἰκουμενισμός κάνει τήν νόθευση αὐτή,
ἐπειδή ξέρει τήν σημασία πού ἔχουν οἱ ἅγιοι γιά
τήν Ὀρθή Πίστη μας. Εἶναι ὁ καθένας τούς «κα-
νόνας πίστεως»!

Νοθεύει τό Ὀρθόδοξο Ἁγιολόγιο, ἐπειδή θέλει
νά πλανηθοῦν οἱ πιστοί ἀπό τήν κακόδοξη Πί-
στη καί συμπεριφορά τῶν ψεύτικων ἁγίων!

Χαρακτηριστική εἶναι ἡ περίπτωση τοῦ ἐθνο-
μάρτυρα Χρυσοστόμου Σμύρνης, ὁ ὁποῖος ἦταν



1�

μασῶνος. Οἱ Νεοημερολογίτες τῆς Ἑλλάδος, τόν
ἀνακήρυξαν ἅγιο!

Μέ τόν τρόπο αὐτό, ἡ Νεοημερολογιτική
Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος περνάει τό μήνυμα
στούς ὀπαδούς της, ὅτι ἡ μασωνία δέν ἐμποδίζει
ἕναν πιστό νά «ἁγιάση»! Ὅτι ἡ μασωνία εἶναι
καλή ὀργάνωση!

ΔΔ΄́

ὉὉ  μμεεγγααλλύύττεερροοςς  κκίίννδδυυννοοςς  γγιιάά  ττήήνν  ὈὈρρθθοοδδοοξξίίαα
Τονίσαμε προηγουμένως τόν κίνδυνο, πού

ἀντιμετώπισε παλαιά ἡ Ὀρθοδοξία ἀπό τήν
Εἰκονομαχία, καί τώρα ἀπ’ τόν Οἰκουμενισμό.

Σήμερα κινδυνεύει ἡ Ὀρθοδοξία;
1. Τό μέλλον της εἶναι στά χέρια τῶν Ὀρθο-

δόξων!
α. Ὅσο, ἐμεῖς, τά μέλη τῆς Ὀρθόδοξης

Ἐκκλησίας, εἴμαστε Ὀρθόδοξοι, ἡ Ὀρθοδοξία
δέν κινδυνεύει.

Θά ἐξακολουθῆ νά ὑπάρχη παρά τά σχίσμα-
τα.

Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία δέν διαιρεῖται ποτέ
σέ δύο, ἔστω καί ἐάν μικρές ἤ μεγάλες ὁμάδες κα-
κοδόξων ἀποσχιστοῦν ἀπό αὐτήν.

Τήν ἀλήθεια αὐτή τονίζει ἰδιαίτερα ὁ Μέγας
Φώτιος, ὁ ὁποῖος λέει:

«Μία ἐστιν ἡ τοῦ Χριστοῦ Καθολική καί Ἀπο-
στολική Ἐκκλησία, οὐ πλείους οὐδέ δύο. Συνα-
γωγαί πονηρευομένων εἰσί»!

Θά ὑπάρχει ἡ Ὀρθοδοξία, ὅσο καί ἐάν λιγο-
στέψουμε. Οἱ ἅγιοι Πατέρες ξεκαθαρίζουν αὐτό
τά ζήτημα.

Λέει ὁ ἅγιος Νικηφόρος ὁ Ὁμολογητής:
«Εἰ καί πάνυ ὀλίγοι ἐν τῇ εὐσεβεία καί Ὀρθο-

δοξία διαμείνωσι, οὗτοι εἰσίν ἡ Ἐκκλησία».
Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος καί ὁ ἅγιος

Θεόδωρος Στουδίτης τονίζουν, ὅτι καί τρία μό-
νον ἄτομα νά κρατήσουν ἀκέραιη τήν Ὀρθή Πί-
στη, αὐτά μόνον θ’ ἀποτελοῦν τήν Ἐκκλησία τοῦ
Χριστοῦ.

β. Τονίζουν ἀκόμα οἱ Πατέρες ὅτι παύει ἕνας
πιστός νά εἶναι Ὀρθόδοξος, ὅταν καί στό παρα-
μικρό παρεκκλίνει ἀπό τήν Ὀρθόδοξη Πίστη.

Ὁ Ἅγιος Μάρκος ὁ Εὐγενικός λέει ὅτι «αἱρε-
τικός ἐστι ὁ καί μικρόν τί παρεκκλίνων τῆς
ὀρθῆς Πίστεως».

γ. Οἱ Ὀρθόδοξοι εἶναι ὑποχρεωμένοι νά στη-

λιτεύουν κάθε αἵρεση. Ὀφείλουν νά ἐλέγχουν
ὅλους τούς αἱρετικούς.

Ὁ ἔλεγχος αὐτός τῶν αἱρετικῶν, δέν παρα-
βιάζει τήν θεία ἐντολή «Μή κρίνετε, ἵνα μή
κριθῆτε». Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Χρυσόστομος λέ-
ει ὅτι ἡ ἐντολή αὐτή τοῦ Κυρίου «περί βίου ἐστίν,
οὐ περί Πίστεως»!

Ἄλλη φορά δέ ρωτάει: «τῶν θείων νόμων
ὑβριζομένων, ὁ σιγήσας καί παριδών, οὐκ ἔστιν
κολάσεως ἄξιος;»

Ὁ δέ μοναχός Ἰωσήφ ὁ Βρυέννιος, προσθέ-
τει: «Πᾶς ὁ δυνάμενος λέγων τήν ἀλήθειαν καί
μή λέγων, κατακριθήσεται ὑπό τοῦ Θεοῦ. Καί
ταῦτα, ἔνθα πίστις ἐστί τό κινδυνευόμενον. Τό
γάρ ἐφησυχάζειν ἐν τοῖς τοιούτοις, ἀρνήσεως
ἴδιον, τό δέ λέγειν, ὁμολογίας εἰλικρινοῦς»!

δ. Ἕνας πιστός, γιά νά εἶναι πράγματι Ὀρθό-
δοξος, δέν ἀρκεῖ νά διαθέτη μόνο Ὀρθή Πίστη.
Χρειάζεται νά ἔχη καί Ὀρθή Ζωή.

Ὁ Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης λέει: «Πονηρά
δόγματα, γεννῶσι πονηρόν καί διεφθαρμένον
βίον»!

ε. Τούς αἱρετικούς ἀναθεματίζουν οἱ Οἰκου-
μενικές Σύνοδοι.

Η Ἐ΄ Οἰκουμενική Σύνοδος μάλιστα ἀναθεμα-
τίζει ὄχι μόνο ὅλους τούς αἱρετικούς, ἀλλά καί
ὅσους ἀρνοῦνται νά τούς ἀναθεματίσουν.

Ἡ δέ Ζ΄ Οἰκουμενική Σύνοδος ἀναθεματίζει
ὅλους τούς  αἱρετικούς. Λέει: «Ὅλοις τοῖς αἱρε-
τικοῖς, ἀνάθεμα». Αὐτούς τούς ἀναθεματισμούς
κατά τῶν αἱρετικῶν ἀναφωνήσαμε κι’ ἐμεῖς σή-
μερα, Κυριακή της Ὀρθοδοξίας.

Ζοῦμε σέ ἔσχατες μέρες. Τά σημεῖα δείχνουν
ὅτι εἶναι μέρες τουλάχιστον προδρομικές του
Ἀντιχρίστου. Ἡ Ἁγία Γραφή μᾶς περιγράφει κα-
ταλεπτῶς τά ὅσα πρόκειται νά συμβοῦν τίς μέ-
ρες αὐτές. 

Τό σπουδαιότερο εἶναι ὅτι τότε θά κινδυνεύ-
σουν νά πλανηθοῦν καί οἱ ἐκλεκτοί, ἡ δέ Ἐκκλη-
σία θά φύγῃ στήν ἔρημο!

Ἄς παρακαλέσουμε ὅλοι τόν Θεό, νά μήν βρε-
θοῦμε ποτέ μεταξύ αὐτῶν πού θά πλανηθοῦν
ὁποτεδήποτε.

Ἄς παρακαλέσουμε ὅλοι τό Θεό, νά διασώσῃ
τήν Ἐκκλησία, ἔστω καί στήν ἔρημο. Εὔχομαι σέ
ὅλους μας καλή Σαρακοστή. 

Εὐχές καί εὐλογίες σέ ὅλους.



1�

Ὁ ἴδιος [Ἀ. Μηλιαράκης] ἔχει συγκεντρώσει
πολλές ἀκόμη σχετικές καί ἄκρως ἀποκαλυ-
πτικές μαρτυρίες130. 

Τίς μαρτυρίες τῶν Ἑλλήνων συγγραφέων γιά
τήν τουρκική βαρβαρότητα, πού μέχρι τώρα πα-
ραθέσαμε, συνεπικουροῦν καί ἐπιβεβαιώνουν
ππλλήήρρωωςς καί οἱ ξένοι ἐπισκέπτες καί περιηγητές
τῆς ἐποχῆς. Τήν τουρκική βαρβαρότητα κατά
τόν 16ο καί 17ο αἰώνα περιέγραψαν, ὅπως εἴδα-
με, περιηγητές ὅπως ὁ Francois Richard, ὁ Sir
Paul Rycaut, καί o Thomas Smith. Τώρα εἶναι ὁ
Γάλλος φιλέλληνας πολιτικός Σατωβριάνδος
πού εἶδε μέ τά μάτια του, τό 1806, τήν ἐρήμωση
πού ἐπέφεραν στίς Πελοπόννησο οἱ ὀρδές τῶν
Ἀρβανιτῶν καί ἡ τυραννία τῶν τοπικῶν Τούρ -
κων διοικητῶν: 

««ἈἈππόό  ττοοῦῦ πποολλέέμμοουυ  ττῶῶνν  ΡΡώώσσσσωωνν,,  ἡἡ  ΠΠεελλοοππόόνν  --
ννηησσοοςς  εεἶἶννααιι  ἔἔρρηημμοοςς..  ὉὉ  ζζυυγγόόςς  ττῶῶνν  ΤΤοούύρρ  κκωωνν  ἐἐγγέέ  --
ννεεττοο  ββααρρύύττεερροοςς εεἰἰςς  ττοούύςς  κκααττοοίίκκοουυςς  ααὐὐττῆῆςς..  ΟΟἱἱ
ἈἈλλββααννοοίί  ἔἔσσφφααξξαανν  μμέέρροοςς  ττοοῦῦ ππλληηθθυυσσμμοοῦῦ..  ΜΜόόννοονν
χχωωρρίίαα  κκααττεεσσττρρααμμμμέένναα  δδιιάά  ππυυρρόόςς  κκααίί  σσιιδδήήρροουυ

ββλλέέππεειι  ττιιςς..  [[......]]  ΔΔεειιννααίί  κκααίί  ππααρράάννοομμοοιι  εεἰἰσσππρράάξξεειιςς,,
ὕὕββρρεειιςς  ππααννττοοεειιδδεεῖῖςς  ἀἀφφααννίίζζοουυσσιι  ππααννττααχχόόθθεενν  ττήήνν
γγεεωωρργγίίαανν  κκααίί  ττήήνν  ζζωωήήνν..  ὉὉ  ττυυχχώώνν  ἀἀγγάάςς  κκααίί  ττοοῦῦ
μμιικκρροοττάάττοουυ  χχωωρρίίοουυ δδύύννααττααιι  ππααίίζζωωνν  ννάά  δδιιώώξξηη ττόόνν
χχωωρριικκόόνν  ἐἐκκ  ττῆῆςς  κκααλλύύββηηςς  ττοουυ,,  ννάά  ἁἁρρππάάσσηη  ττήήνν
σσύύζζυυγγοονν  ααὐὐττοοῦῦ  κκααίί  ττάά  ττέέκκνναα κκααίί  ννάά  φφοοννεεύύσσεειι
ααὐὐττόόνν  ἐἐππίί  ππρροοφφάάσσεειι  ἀἀννααξξίίαα  λλόόγγοουυ»»113311..  

Τήν ἴδια ἀκριβῶς ἐποχή, μιά χρονιά πρίν, ὁ
Ἄγγλος περιηγητής J. Griffiths δημοσίευσε στό
Λονδίνο τίς ἐντυπώσεις ἀπό τά ταξίδια του στήν
«Εὐρώπη, τήν Μικρά Ἀσία καί τήν Ἀραβία».
Ἐκεῖ, σέ εἰδικό κεφάλαιο, μέ τόν τίτλο «ἐμπορι-
κοπολιτική κατάσταση τῶν Ἑλλήνων», ἀναφέρει
καί τά ἑξῆς ἐνδιαφέροντα γιά τήν «εὐτυχισμένη»
ζωή τῶν Ἑλλήνων ὑπό τήν «φιλόστοργη» σκέπη
τῆς Ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας καί τήν «ἁρμο-
νική» τους συνύπαρξη μέ τούς Τούρκους: 

««ἩἩ  πποολλιιττιικκήή  κκααττάάσστταασσηη  ττῶῶνν  ἙἙλλλλήήννωωνν  πποούύ
κκααττοοιικκοοῦῦνν  σσττήήνν  ΤΤοουυρρκκίίαα  εεἶἶννααιι  ἐἐδδῶῶ  κκααίί  πποολλύύ
κκααιιρρόό  ππρρααγγμμααττιικκάά  ἀἀξξιιοοθθρρήήννηηττηη,,  κκααίί  ἡἡ  πποοιικκιιλλίίαα
ττῶῶνν  ττααππεειιννώώσσεεωωνν  σσττίίςς  ὁὁπποοῖῖεεςς  ααὐὐττοοίί  εεἶἶννααιι  ἐἐκκττιι  --
θθέέμμεεννοοιι,,  ττοούύςς  ἔἔχχεειι  ὁὁδδηηγγήήσσεειι  ππεερριισσσσόόττεερρεεςς  ἀἀππόό
μμιιάά  φφοορρέέςς  σσέέ  ἀἀππεελλππιισσμμέέννοουυςς  ἀἀγγῶῶννεεςς  γγιιάά  ττήήνν
ἀἀππεελλεευυθθέέρρωωσσήή  ττοουυςς  κκααίί  ττήήνν  ἀἀπποοκκααττάάσστταασσηη  ττῶῶνν
ἀἀννααμμφφιισσββήήττηηττωωνν  δδιικκααιιωωμμάάττωωνν  ττοουυςς»»113322..

Ἡ ξεκάθαρη αὐτή ἄποψη του Griffiths εἶναι
τό ἄμεσο συμπέρασμά του ἀπό ὅλα ὅσα ὁ ἴδιος
εἶδε καί ἄκουσε κατά τήν διάρκεια των πε-
ριηγήσεων του στά ἐδάφη της Ὀθωμανικῆς
αὐτοκρατορίας. Χαρακτηριστικά εἶναι τα ὅσα
του εἶπε ὁ κάπος της Awezza133, δηλαδή τῆς Ἀ -
φι σιᾶς της Προποντίδας (σημερινή Avsa)134.
Παρά τόν ἐντυπωσιακά πλούσιο τρόπο τῆς
ζωῆς του, ὁ Ἕλληνας προύχοντας τῆς Ἀφισιᾶς
δέν δίστασε νά παραδεχτεῖ ὅτι κάθε στιγμή κυ-
ριολεκτικά ἔτρεμε τήν ἔκρηξη τῆς τουρκικῆς
βαρβαρότητας: 

ΤΟ ΚΡΥΦΟ ΣΧΟΛΕΙΟ ΚΙ Η ΙΣΤΟΡΙΑ: 

• Οἱ πηγές • Οἱ μαρτυρίες • Ἡ ἀλήθεια*
τοῦ κ. Γεωργίου Κεκαυμένου

(συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)

* Ἐλήφθη ἀπό: www.antibaro.gr.



1�

««ΚΚααττάά  ττήήνν  δδιιάάρρκκεειιαα  ττῆῆςς  σσυυννοομμιιλλίίααςς  μμααςς  ἐἐππαα--
ννααλλάάμμββααννεε  σσυυννέέχχεειιαα  ττόό  ππόόσσοο  δδιιαακκααῶῶςς  ἐἐξξαακκοο--
λλοουυθθοοῦῦσσεε  ννάά  ἐἐλλππίίζζεειι  σσέέ  μμιιάά  ἀἀλλλλααγγήή  σσττήήνν  κκυυ  --
ββέέρρννηησσηη  ττῆῆςς  ΚΚωωννσσττααννττιιννοούύπποολληηςς..  ΓΓιιααττίί,,  ἐἐννῶῶ  ἡἡ
κκααλλλλιιέέρργγεειιαα  ττῶῶνν  κκττηημμάάττωωνν  ττοουυ  κκααίί  ττάά  φφυυσσιικκάά
ππλλεεοοννεεκκττήήμμαατταα  ττοουυ  ννηησσιιοοῦῦ  ἦἦτταανν  ττέέττοοιιαα,,  ὥὥσσττεε  ννάά
μμπποορροοῦῦνν  ννάά  κκααλλύύψψοουυνν  κκάάθθεε  ἀἀννάάγγκκηη,,  κκααίί  ννάά
ὁὁδδηηγγήήσσοουυνν  ἀἀκκόόμμηη  κκααίί  σσττήήνν  ἀἀννεεξξααρρττηησσίίαα,,  οοἱἱ
ἐἐττήήσσιιοοιι  ἐἐκκββιιαασσμμοοίί  ττῶῶνν  ΤΤοούύρρκκωωνν  εεἶἶχχαανν  κκαατταα  --
σσττήήσσεειι  ὅὅλλεεςς  ττίίςς  ππρροοσσππάάθθεειιέέςς  ττοουυ  ἄἄκκααρρππεεςς,,  ἐἐννῶῶ
ἡἡ  ἀἀγγωωννίίαα,,  σσέέ  κκάάθθεε  ττοουυςς  ἐἐππίίσσκκεεψψηη,,  ττῆῆςς  ππρροοσσωω--
ππιικκῆῆςς  ττοουυ  ττιιμμωωρρίίααςς  ἤἤ  κκαακκοοπποοίίηησσηηςς,,  δδηηλληηττηηρρίίααζζεε
κκάάθθεε  σσττιιγγμμήή  ττήήνν  ὕὕππααρρξξήή  ττοουυ»»113355..

Ἡ τουρκική θηριωδία ἔδειξε ὅλο τό «μεγα-
λεῖο» της μέ τά φριχτά της ἀντίποινα πρός ὅλο
τόν ἑλληνικό πληθυσμό τῆς αὐτοκρατορίας μετά
τήν ἔκρηξη τῆς ἐπανάστασης του ᾽21. Ὅπως μᾶς
πληροφορεῖ ὁ Σπυρίδων Τρικούπης, ὅλοι οἱ
Ἕλληνες τῆς αὐτοκρατορίας, ἀπό τήν μιά μέχρι
τήν ἄλλη της ἄκρη, «δοκίμασαν» τότε, γιά μιά
ἀκόμη φορά, στό πετσί τους τήν «ἀνεκτικότη-
τα» καί τά ἀγαθά τῆς «εὐνοϊκῆς συμβίωσης» μέ
τούς «μουσουλμάνους συμπολίτες τους». 

Καί ὅταν ἀναφερόμαστε στόν Τρικούπη πρέ -
πει νά ἔχουμε ὑπόψη μας πώς δέν εἶναι ἕνας τυ-
χαῖος ἱστορικός, ἀλλά ἕνας ἱστορικός μέ ἰδιαίτε-
ρα μεγάλο κῦρος, ἀξιοπιστία καί σοβαρότητα136,
ἀφοῦ «κήρυξε ἀπό τήν ἀρχή τῆς συγγραφῆς του
τήν πίστη του στήν ἀλήθεια καί τήν δικαιο -
σύνη». Ἔτσι, σύμφωνα μέ τόν καθηγητή Κρεμ-
μυδά, «μερικές φορές ὁ ἀναγνώστης ξαφνιάζεται
μέ τήν ἀκρίβεια τῶν περιγραφῶν καί τήν ὀξύ -
νοια τῶν ἐπισημάνσεων» τοῦ Τρικούπη. Γι᾽ αὐτό
καί βρίσκεται στήν πρωτοπορία τῆς εὐρωπαϊκῆς
ἱστοριογραφικῆς παράδοσης137. 

Γιά νά ἔχουμε λοιπόν ἕνα μικρό δεῖγμα τοῦ
«ὀθωμανικοῦ πολιτισμοῦ», ἀναφέρουμε πώς
μμόόννοο  σσττήήνν  ΚΚωωννσσττααννττιιννοούύπποολληη ἐξοντώθηκαν
μετά τίς 25 Μαρτίου τοῦ 1821 δέκα χιλιάδες
(10.000) Ἕλληνες138. 

Καί ὅπως σημειώνει ὁ Τρικούπης, δέν ἦταν οἱ
Ἕλληνες τῆς Πόλης οἱ μόνοι «τυχεροί» πού ἔνοι-
ωσαν στό πετσί τους τά «ἀγαθά» τοῦ «ὀθωμανι-
κοῦ πολιτισμοῦ», ἀλλά ««ττοοιιααύύττηη  ἦἦττοονν  ἡἡ  κκααττάά  --
σστταασσιιςς,,  κκααττάά  ττόό  μμᾶᾶλλλλοονν  κκααίί  ἧἧττττοονν,,  ὅὅλλωωνν  ττῶῶνν
μμεερρῶῶνν  ττοοῦῦ ὈὈθθωωμμααννιικκοοῦῦ  κκρράάττοουυςς  ττάάςς  ἡἡμμέέρρααςς
ἐἐκκεείίννααςς,,  ὅὅπποουυ  σσυυννέέζζωωνν  ααἱἱ  δδύύοο  ἑἑττεερρόόθθρρηησσκκοοιι  κκααίί
ἑἑττεερροογγεεννεεῖῖςς  φφυυλλααίί..  ΚΚααίί  ττααῦῦτταα  ππάάνντταα  ἔἔππαασσχχοονν  οοἱἱ

δδυυσσττυυχχεεῖῖςς  χχρριισσττιιααννοοίί ὄὄχχιι  δδιιόόττιι  ἐἐππεεββοουυλλεεύύθθηησσαανν
ττόόνν  σσοουυλλττάάννοονν,,  ἤἤ  ττόόνν  ππααρρήήκκοουυσσαανν,,  ἤἤ  ττόόνν  ἐἐπποο  --
λλέέμμηησσαανν,,  ἀἀλλλλάά  δδιιόόττιι  ἄἄλλλλοοιι,,  κκααττοοιικκοοῦῦννττεεςς  ἄἄλλλλαα
μμέέρρηη  ττῆῆςς  ἐἐππιικκρρααττεείίααςς  ττοουυ,,  ττυυχχόόννττεεςς  ννάά  εεἶἶννααιι
ὁὁμμοογγεεννεεῖῖςς  ττωωνν  κκααίί  ὁὁμμόόθθρρηησσκκοοιι,,  ἐἐκκίίννηησσαανν  ὅὅππλλαα
κκααττ᾽̓ ααὐὐττοοῦῦ»»113399..

Μετά ἀπό τόν πραγματικά ἀπίστευτο καται-
γισμό τῶν μαρτυριῶν πού μέχρι τώρα παραθέ -
σαμε γιά τήν ζωή καί τήν βιοτή τῶν ὑπόδουλων
Ἑλλήνων κατά τήν τουρκοκρατία, καί γιά τό
πόση παιδεία τούς ἐπέτρεπε αὐτός ὁ ἀφόρητος
«ζυγός» νά ἔχουν, ἄς θυμηθοῦμε καί πάλι τί μᾶς
ἔλεγαν σχετικά οἱ ἀναθεωρητές ἱστορικοί. 

Σύμφωνα λοιπόν μ᾽ αὐτούς, ἡ ἀντίληψη πώς
«ἡ ὀθωμανική αὐτοκρατορία ἦταν “ἀπολίτιστη”
καί “καθυστερημένη”, καί συνεχῶς βίαιη ἔναντι
τῶν Ἑλλήνων καί ἄλλων χριστιανῶν» εἶναι πέρα
γιά πέρα «ἀνακρίβεια» καί «στερεότυπο»140. Ὁ
Ἑλληνισμός κατά τήν τουρκοκρατία «δὲν κιν -
δύνεψε ποτέ ἀπό τόν κατακτητή νά ἀφανιστεῖ»,
γιατί κάτι τέτοιο ὁ κατακτητής «ὄχι μόνον δέν
τό ἐπιδίωξε, ἀλλά καί δέν τό ἐπιθυμοῦσε»141. Τά
«περί "400 χρόνων τουρκικοῦ ζυγοῦ" ἦταν [λοι -
πόν] ἕνας μεγάλος Μύθος», ἀφοῦ «ἡ Ὀθωμανική
αὐτοκρατορία [...] θεωροῦσε τους Ρωμιούς καί τό
Πατριαρχεῖο σσυυννεεττααίίρροουυςς  ττηηςς στή διοίκηση της
ἀχανοῦς χώρας»142. Γι' αὐτό καί ««ἡἡ  ὀὀθθωωμμααννιικκήή
ππεερρίίοοδδοοςς ὥς καί τό 1914 μπορεῖ νά θεωρηθεῖ ὡὡςς
μμίίαα  ἀἀππόό  ττίίςς  ππλλέέοονν  εεὐὐννοοϊϊκκέέςς  σσυυμμββιιώώσσεειιςς  κκυυρρίίααρρ--
χχωωνν  μμοουυσσοουυλλμμάάννωωνν  κκααίί  ὑὑπποοττεελλῶῶνν  χχρριισσττιιααννῶῶνν»»114433..

Ὅμως, μετά ἀπό τήν πλημμυρίδα των μαρτυ-
ριῶν πού παραθέσαμε, εἴμαστε πλέον σέ θέση νά
ἐκτιμήσουμε ἐμεῖς οἱ ἴδιοι τό πόσο σοβαρή,
ἔγκυρη καί ἀξιόπιστη εἶναι τούτη ἐδῶ ἡ "ἐπι-
στημονική" ἄποψη καί θέση των ἀναθεωρητῶν
ἱστορικῶν.



1�

ΟΟἱἱ  ΤΤοοῦῦρρκκοοιι  κκααίί  ἡἡ  ππααιιδδεείίαα  ττῶῶνν  ἙἙλλλλήήννωωνν  
ρρααγγιιάάδδωωνν  κκααττάά  ττήήνν  ττοουυρρκκοοκκρρααττίίαα

Αὐτή ἡ ἀπερίγραπτα βάρβαρη καί βάναυση
συμπεριφορά τῶν Τούρκων πρός τούς ὑπόδου-
λους Ἕλληνες, εἶχε φυσικά ὡς ἄμεσο καί πρα-
κτικό ὡς ἀποτέλεσμα τά περισσότερα μέρη τοῦ
Ἑλληνισμοῦ νά βρίσκονται βουτηγμένα στό
πηχτό σκοτάδι τῆς ἀπόλυτης ἀμάθειας. Πράγμα
πού ἄλλωστε τό γνωρίζουμε ἤδη, χάρις στίς μαρ-
τυρίες πού παραθέσαμε ἕως τώρα: τοῦ Σχολάρι-
ου, τοῦ Ζυγομαλᾶ, τοῦ Κύριλλου Λούκαρη, τῶν
Γερμανῶν κατά τόν 17ο αἰώνα καί τοῦ Χρύσαν-
θου Ἱεροσολύμων. 

Τίς ξαναθυμίζω συνοπτικά: 
Γεννάδιος Σχολάριος, πρῶτος οἰκουμενικός

πατριάρχης μετά τήν ἅλωση, αὐτός πού πῆρε
ἀπό τόν Μωάμεθ τόν πορθητή τά προνόμια γιά
τήν ἐκκλησία (γύρω στό 1460): ««ΠΠοοῦῦ  ττάά  ππααιι--
δδεευυττήήρριιαα  ττῆῆςς  σσοοφφίίααςς;;  [[......]]  ΚΚααττεεππόόθθηησσαανν  ὑὑππόό  ττοοῦῦ
ΜΜωωάάμμεεθθ»»114444..  

Θ. Ζυγομαλάς, ἀρχιγραμματέας τοῦ οἰκουμε-
νικοῦ πατριαρχείου (γύρω στό 1580): ««ΠΠάάνντταα  δδεε--
δδοουυλλωωμμέένναα  δδοουυλλεείίαα  ἈἈγγααρρηηννῶῶνν  [[εεἰἰσσίί]],,  κκααίί  οοὐὐκκ
ἔἔχχοονντταα  ττάάςς  ἐἐλλεευυθθέέρροουυςς  ἐἐππιισσττήήμμααςς..  [[......]]  ΤΤόό  δδ''
ααἴἴττιιοονν,,  ὅὅττιι  ααἱἱ  κκαακκώώσσεειιςς  κκααίί  ααἱἱ  σσυυζζηηττήήσσεειιςς  ττωωνν  ττυυ--
ρρααννννοούύννττωωνν  δδεειιννααίί»»114455..  ««ΣΣοοφφίίαανν  γγάάρρ  ἤἤ  μμααθθήήμμαα--
τταα,,  δδοοῦῦλλοοιι  ὄὄννττεεςς  ννῦῦνν,,  οοὐὐκκ  ἔἔχχοομμεενν»»114466,,  ««ββααρρββαα--
ρρωωθθέέννττεεςς  ἐἐνν  ββααρρββάάρροοιιςς  χχρροοννίίωωςς»»114477..  

Κύριλλος Λούκαρης,
οἰκουμενικός πατριάρ -
χης (γύρω στό 1620):
««ΠΠώώςς  δδέένν  ἔἔχχοομμεενν  σσοο  --
φφίίαανν  κκααίί  μμααθθήήμμαατταα,,
ἀἀλλήήθθεειιαα  εεἶἶννααιι..  [[......]]  ἌἌνν
εεἶἶχχεε  [[ὅὅμμωωςς]]  ββαασσιιλλεεύύσσεειι  ὁὁ
ΤΤοοῦῦρρκκοοςς  εεἰἰςς  ττήήνν  ΦΦρρααγγ  --
γγίίαανν  δδέέκκαα  χχρρόόννοουυςς,,  χχρριι--
σσττιιααννοούύςς  ἐἐκκεεῖῖ  δδέένν  εεὕὕρριι--
σσκκεεςς..  [[......]]  ΚΚααίί  σσεεῖῖςς  μμοοῦῦ

λλέέγγεεττεε  ππώώςς  δδέένν  ἔἔχχοομμεενν  σσοοφφίίαανν;;»»114488..  
Χρύσανθος, πατριάρχης Ἱεροσολύμων (1728):

««[[ΜΜέέ  ττάά  ""φφρροοννττιισσττήήρριιαα""  κκααίί  ττίίςς  ἀἀκκααδδηημμίίεεςς  πποούύ
εεἶἶχχαανν  ππααλλιιάά]],,  ἈἈθθῆῆννααιι  κκααίί  ἙἙλλλλάάςς  ξξύύμμππαασσαα,,  ἐἐππίί
μμέέγγαα  εεὐὐκκλλεείίααςς  κκααίί  δδόόξξηηςς  ππααρρήήλλαασσεενν..  [[......]]  ἘἘξξ  ὅὅττοουυ
δδέέ  ττοούύττωωνν  ἐἐσσττέέρρηηττααιι,,  ζζυυγγῷῷ  δδοουυλλεείίααςς  ββααρρυυττάάττῳῳ
κκααίί  ττυυρρααννννιικκοοττάάττῳῳ  ὑὑπποοππεεττωωκκυυίίᾳᾳ,,  [[......]]  δδύύσσττηηννοοςς
κκααίί  ἀἀξξίίαα  θθρρήήννωωνν  ἀἀπποοκκααττέέσσττηη»»114499..  

Οἱ Γερμανοί, πού τόν 17ο αἰώνα ἔἔττρρεεμμαανν
σύγκορμοι στήν σκέψη καί μόνον ὅτι θά ἦταν
ποτέ δυνατόν νά κατακτηθοῦν ἀπό τούς Τούρ -
κους. Καί αὐτό διότι γνώριζαν πώς κκάάττιι  ττέέττοοιιοο
θθάά  ττοούύςς  ἔἔκκααννεε  ννάά  μμεεττααββλληηθθοοῦῦνν  κκααίί  ααὐὐττοοίί,,  σσάάνν
ττοουυςς  ἝἝλλλληηννεεςς,,  σσέέ  ἕἕνναανν  ««ββάάρρββααρροο,,  ἀἀμμόόρρφφωωττοο  κκααίί
σσκκααιιόό  λλααόό»»!!115500

Μετά ἀπό τά παραπάνω μποροῦμε πολύ
καλά ν' ἀντιληφθοῦμε γιατί ἡ παιδεία καί τά σχο-
λεῖα ἦταν τόσο σπάνιο πράγμα στόν τουρκο-
κρατούμενο Ἑλληνισμό, ὅπως ἀναφέρει ὁ ἐγκυ -
ρότατος Κωνσταντίνου Κούμας: ««ἮἮττοο  σσππαα--
ννιιώώττααττοονν  χχρρῆῆμμαα  ((==ππρράάγγμμαα))  ἡἡ  ππααιιδδεείίαα,,  ἄἄννττιιςς
ὀὀννοομμάάσσηη  ππααιιδδεείίαανν  μμεεττρρίίαανν  ττιιννάά  εεἴἴδδηησσιινν  ((==γγννώώσσηη))
ττηηςς  γγλλώώσσσσηηςς  κκααττάά  γγρρααμμμμααττιικκήήνν..  ΜΜέέρροουυςς  ττοουυ
γγέέννοουυςς  ἐἐγγννώώρριιζζεενν  μμόόννοονν  ννάά  δδιιααββάάζζηη  κκααίί  ννάά
γγρράάφφηη  ὅὅππωωςς  ἔἔττυυχχεενν,,  κκααίί  ττόό  ππεερριισσσσόόττεερροονν  ἦἦττοο
ββυυθθιισσμμέέννοονν  εεἰἰςς  ἀἀππόόλλυυττοονν  ἀἀγγρρααμμμμααττίίαανν»»115511..  

Στίς μαρτυρίες πού παραθέσαμε πιό πάνω,
πού ὑποδεικνύουν ὡς μοναδικό ὑπεύθυνο γιά
τήν ἀνυπαρξία τῆς παιδείας καί τῶν σχολείων
τήν τουρκική βαρβαρότητα, μποροῦμε νά
προσθέσουμε τώρα καί ἀκόμη δύο, τοῦ ἱερο -
μόναχου Δανιήλ Φιλιππίδη καί τοῦ ἴδιου τοῦ
Κοραῆ.

Λέει ὁ Φιλιππίδης τό 1791 στήν Νεωτερική
Γεωγραφία του152:

««ΔΔιιάά  ττάά  ἤἤθθηη  ττοουυςς  [[ττῶῶνν  ἙἙλλλλήήννωωνν]],,  μμάά  ττίί  ννάά  ππῆῆ
ττιιννάάςς  [[==κκάάπποοιιοοςς]]  δδιιάά  ττάά  ἤἤθθηη  ααὐὐττῶῶνν  ὁὁπποοῦῦ  εεἶἶννααιι
ὑὑππόόζζυυγγοοιι,,  ὑὑσσττεερρηημμέέννοοιι  ἀἀππόό  σσχχοολλεεῖῖαα,,  ἀἀππόό  ββιιββλλίίαα,,
ἀἀππόό  ἀἀννααθθρροοφφήή,,  ἀἀππόό  ππααιιδδεείίαα..  ΜΜ᾽̓  ὅὅλλοονν  ττοοῦῦττοο,,  ττόό
ἑἑλλλληηννιικκόόνν  ἐἐκκεεῖῖννοο  ππννεεῦῦμμαα  ὁὁπποοῦῦ  ἐἐμμψψύύχχωωννεε  ττοουυςς
ππρροοππάάττοορράάςς  ττοουυςς,,  ἕἕννααςς  πποολλυυχχρρόόννιιοοςς  ζζυυγγόόςς,,
ὁὁπποοῦῦ  ζζωωόόννεειι  ὅὅλλαα  κκααίί  ττάά  ννεεκκρρώώννεειι,,  δδέένν  ἠἠμμππόόρρεεσσεε
ννάά  ττόό  σσββήήσσηη..  ΔΔέένν  ππρροοσσμμέέννεειι  ππααρράά  ἕἕνναα  ααἴἴσσιιοο  ἄἄννεε--
μμοο  ννάά  ππννεεύύσσηη,,  δδιιάά  ννάά  ἀἀννάάψψηη  ππάάλλιινν  εεἰἰςς  ττόό  θθέέααττρροο
ττοοῦῦ  κκόόσσμμοουυ..  ΤΤίί  ἠἠμμπποορρεεῖῖ  ννάά  κκάάμμηη  ττώώρραα  ἀἀππόό  κκάάττωω
εεἰἰςς  μμιιάά  ὁὁμμίίχχλληη,,  ὁὁπποοῦῦ  ἐἐππιιπποολλάάζζεειι;;»»115533..  

Οἱ Ἕλληνες, μᾶς λέει ὁ συγγραφέας τῆς Νεω-
τερικῆς Γεωγραφίας, εἶναι «στερημένοι» ἀπό
«σχολεῖα» καί ἀπό «παιδεία». Ἀλλά ὄχι ἐξαιτίας
κάποιας δικῆς τους ἀδιαφορίας ἤ ἐξαιτίας τοῦ
«ἀγροτικοῦ χαρακτήρα» τῆς κοινωνίας τους,
ἀλλά ἐπειδή εἶναι «ὑπόζυγοι». Καί τό «ἑλληνικό
πνεῦμα», παρόλο πού ὁ «πολυχρόνιος ζυγός» δέν
κατάφερε νά τό σβήσει, δέν μπορεῖ τώρα νά
κάνει ἀπολύτως τίποτα, γιατί βρίσκεται κάτω
ἀπό μιά «ὁμίχλη πού ἐπιπολάζει».



1�

Καί γιά νά ἀντιλαμβανόμαστε ἐπακριβῶς τήν
σημασία ἀλλά καί τό εἰδικό βάρος τῶν μαρτυ-
ριῶν πού παραθέτουμε, πρέπει νά σημειώσουμε
πώς ἡ Γεωγραφία Νεωτερική ἀποτελεῖ ἕνα ἀπό
τά πιό σπουδαῖα βιβλία τοῦ ἑλληνικοῦ διαφωτι-
σμοῦ154, τό ὁποῖο συνοδοιπορεῖ μέ τήν πιό προ-
ωθημένη φιλοσοφική καί ἐπιστημονική σκέψη,
ὅπως αὐτή διαμορφώθηκε στήν Δύση στά τέλη
τοῦ 18ου αἰώνα. Ἐνῶ παράλληλα σηματοδοτεῖ
τήν ἀποδέσμευση τοῦ ἑλληνικοῦ στοχασμοῦ ἀπό
τά καθιερωμένα σχήματα (ὀρθοδοξία, ἑλληνική
ἀρχαιότητα, δυσπιστία πρός τήν Δύση)155. 

Ὅλα τά παραπάνω ἐπικυρώνει ὁ ἴδιος ὁ Κο-
ραής, μέ τήν δικιά του ἰδιαιτέρως βαρύνουσα
μαρτυρία: 

Σάλπισμα Πολεμιστήριον [1801]: ««ἘἘξξααιιττίίααςς
ττῶῶνν  ΤΤοούύρρκκωωνν  ἡἡ  κκοοιιννήή  ππααττρρίίςς  ἡἡμμῶῶνν,,  ἡἡ  ππααττρρίίςς
ττῶῶνν  ττεεχχννῶῶνν  κκααίί  ττῶῶνν  ἐἐππιισσττηημμῶῶνν,,  ἡἡ  ππααττρρίίςς  ττῶῶνν  φφιι--
λλοοσσόόφφωωνν  κκααίί  ττῶῶνν  ἡἡρρώώωωνν,,  ἔἔγγιιννεε  σσήήμμεερροονν  κκααττοοιι--
κκηηττήήρριιοονν  ττῆῆςς  ἀἀμμααθθίίααςς  κκααίί  ββααρρββααρρόόττηηττοοςς,,  ἀἀλληη  --
θθέέςς  σσππήήλλααιιοονν  λληησσττῶῶνν,,  ττῶῶνν  κκααίί  ἀἀππ᾽̓  ααὐὐττοούύςς  ττοούύςς
λληησσττάάςς  ἀἀννααιιδδεεσσττέέρρωωνν  ὈὈσσμμααννλλίίδδωωνν..  ΔΔιιάά  ττοούύςς
ΤΤοούύρρκκοουυςς  ὀὀννεειιδδιιζζόόμμεεθθαα  κκααίί  κκααττααφφρροο  ννοούύμμεεθθαα
ἀἀππόό  ττοούύςς  ΕΕὐὐρρωωππααίίοουυςς,,  οοἱἱ  ὁὁπποοῖῖοοιι  χχωωρρίίςς  ττάά  φφῶῶτταα
ττῆῆςς  ἙἙλλλλάάδδοοςς  ἤἤθθεελλοονν  ἴἴσσωωςς  ἀἀκκόόμμηη  κκοοιιμμᾶᾶσσθθααιι  εεἰἰςς
ττόόνν  σσκκόόττοονν  ττῆῆςς  ππρροογγοοννιικκῆῆςς  ααὐὐττῶῶνν  ββααρρββααρρόόττηη--
ττοοςς..  TTοοιιααῦῦτταα  κκααίί  ττοοσσααῦῦτταα,,  φφίίλλοοιι  κκααίί  ἀἀδδεελλφφοοίί,,
ἐἐππάάθθοομμεενν  ἀἀππόό  ττόό  ἀἀππάάννθθρρωωπποονν  γγέέννοοςς  ττῶῶνν  ΜΜοουυ--
σσοουυλλμμάάννωωνν»»..

Καί ὅταν ἀναφερόμαστε στόν Κοραή δέν θά
πρέπει νά ξεχνᾶμε πώς ἡ «γραμμή Κοραή» εἶναι
αὐτή πού ἐπιβάλλει τήν «ρρεεααλλιισσττιικκήή  ἀἀννττιιμμεεττώώ  --
ππιισσηη τῶν θεμάτων πού ἀφοροῦν στό ἱστορικό
παρελθόν, ἀλλά καί στό παρόν τῆς πατρί δας»,
μιᾶς καί «εἶναι ἀἀππααλλλλααγγμμέέννηη ἀπό τίς συνη-
θισμένες προλήψεις (sic) τόσο γιά τούς [Ἕλ λην-
ες], ὅσο καί γιά τούς Τούρκους». Μιά γραμμή
πού ἀκολούθησε πιστά ὁ μαθητής τοῦ Κοραῆ Κ.
Κούμας156. 

Τά ἀποτελέσματα τῆς τουρκικῆς βαρβα -
ρότητας ἦταν λοιπόν κάθε στιγμή ἁπτά στήν κα-
θη μερινή ζωή καί τήν πνευματική κατάσταση των
ὑπόδουλων Ἑλλήνων. Ὁ ἅγιος Κοσμᾶς ὁ Αἰτωλός
δέν κουράζονταν ποτέ του νά ὑπενθυμίζει στούς
Ἕλληνες τῆς Δυτικῆς Μακεδονίας καί τῆς
Ἠπείρου τήν κατάσταση τῆς ἀπόλυτης ἐξα-
χρείωσης στήν ὁποίαν βρίσκονταν, προκειμένου
νά τούς παρακινήσει νά φτιάξουνε σχολεῖα: 

««ΣΣααρράάνντταα  χχρρόόννοουυςς  ἐἐσσπποούύδδααζζεε  ὁὁ  ΜΜωωυυσσῆῆςς
γγρράάμμμμαατταα..  ἜἜττσσιι  ππρρέέππεειι  κκααίί  ἐἐμμεεῖῖςς  ννάά  σσπποουυδδάάζζωω--
μμεενν,,  ννάά  μμααννθθάάννωωμμεενν  γγρράάμμμμαατταα,,  δδιιάά  ννάά  ἠἠξξεεύύρρωω--
μμεενν  πποούύ  ππεερριιππααττοοῦῦμμεενν..  ΚΚααίί  ἄἄνν  δδέένν  ἐἐμμάάθθεεττεε
γγρράάμμμμαατταα  οοἱἱ  ππααττέέρρεεςς  κκααίί  ααἱἱ  μμηηττέέρρεεςς,,  ννάά  ββάάννεεττεε
ττάά  ππααιιδδιιάά  σσααςς  ννάά  μμααννθθάάννοουυνν..  ΔΔέένν  ββλλέέππεεττεε  ὁὁπποοῦῦ
ἀἀγγρρίίεεψψεε  ττόό  γγέέννοοςς  μμααςς  ἀἀππόό  ττήήνν  ἀἀμμάάθθεειιαανν  κκααίί
ἐἐγγίίννααμμεε  ὡὡςς  θθηηρρίίαα;;  ΔΔιιάά  ττοοῦῦττοο  σσᾶᾶςς  σσυυμμββοουυλλεεύύωω  ννάά
κκάάμμεεττεε  κκάάθθεε  ττρρόόπποονν  ννάά  ἔἔχχεεττεε  σσχχοολλεεῖῖαα  εεἰἰςς  ττέέςς
χχῶῶρρεεςς  σσααςς  δδιιάά  ννάά  κκααττααλλααμμββάάννεεττεε  ττόό  ἅἅγγιιοονν
ΕΕὐὐααγγγγέέλλιιοονν,,  ννάά  μμήήνν  ππεερριιππααττῆῆττεε  εεἰἰςς  ττόό  σσκκόόττοοςς»»115577..  

Δέν εἶχε ὅμως μόνον ἡ δυτική Ἑλλάδα, ὅπου
ἔδρασε ὁ ἅγιος Κοσμᾶς, τό θλιβερό "προνόμιο"
νά ζεῖ μέσα στό ἀπόλυτο σκοτάδι. Τό ἴδιο
συνέβαινε καί στήν Πελοπόννησο, ὅπως μας βε-
βαιώνει ὁ Θεόδωρος Κολοκοτρώνης, ὁ ὁποῖος
μας ἀναφέρει πώς ὅταν ἦταν ἐκεῖνος παιδί, σ'
ὅλον τόν Μοριά δέν ὑπῆρχαν καθόλου σχολεῖα,
παρά κάποια ἐλάχιστα, κι αὐτά γιά τά ἀξιο -
θρήνητα κολλυβογράμματα: 

««ΕΕἰἰςς  ττόόνν  κκααιιρρόό  ττῆῆςς  ννεεόόττηηττοοςς,,  ὅὅπποουυ  ἠἠμμπποο--
ρροοῦῦσσαα  ννάά  μμάάθθωω  κκάάττιι  ττίί,,  σσχχοολλεεῖῖαα,,  ἀἀκκααδδηημμίίααιι  δδέένν
ὑὑππῆῆρρχχαανν..  ΜΜόόλλιιςς  ἦἦσσαανν  μμεερριικκάά  σσχχοολλεεῖῖαα,,  εεἰἰςς  ττάά
ὁὁπποοῖῖαα  ἐἐμμάάθθααιινναανν  ννάά  γγρράάφφοουυνν  κκααίί  ννάά  δδιιααββάάζζοουυνν..
ΟΟἱἱ  ππααλλααιιοοίί  κκοοττσσααμμππάάσσιιδδεεςς,,  ὅὅπποουυ  ἦἦσσαανν  οοἱἱ  ππρρώώττιι--
σσττοοιι  ττοοῦῦ  ττόόπποουυ,,  μμόόλλιιςς  ἤἤξξεευυρραανν  ννάά  γγρράάφφοουυνν  ττόό
ὄὄννοομμάά  ττοουυςς..  ΤΤόό  μμεεγγααλλύύττεερροο  μμέέρροοςς  ττῶῶνν  ἀἀρρχχιιεε  --
ρρέέωωνν  δδέένν  ἤἤξξεευυρρεε  ππααρράά  ἐἐκκκκλληησσιιαασσττιικκάά  κκααττάά  ππρρᾶᾶ  --
ξξιινν,,  κκααννέέννααςς  ὅὅμμωωςς  δδέένν  εεἶἶχχεε  μμάάθθηησσιι..  ΤΤόό  ψψααλλττήήρριι,,
ττόό  κκττωωήήχχιι,,  ὁὁ  μμηηννααῖῖοοςς,,  ἄἄλλλλααιι  ππρροοφφηηττεεῖῖααιι  ἦἦσσαανν  ττάά
ββιιββλλίίαα  ὁὁπποοῦῦ  ἀἀννέέγγννωωσσαα»»115588..  

Τά λεγόμενα τοῦ Κολοκοτρώνη ἔρχεται νά
ἐπικυρώσει ὁ κατά τά ἄλλα ὁρκισμένος ἐχθρός
του, ὁ μεγαλοκοτσαμπάσης Κανέλλος Δελη-



18

γιάννης, ὁ ὁποῖος, μιλώντας γιά τόν πατέρα του,
τόν πανίσχυρο προεστό τῆς Πελοποννήσου Ἰω -
άννη Δεληγιάννη, μας λέει πώς ἦταν ««ἄἄννεευυ  ππααιι--
δδεείίααςς,,  κκααθθόόττιι  ττόόττεε  δδέένν  ὑὑππῆῆρρχχοονν  εεἰἰςς  ττήήνν  ΠΠεελλοο  --
ππόόννννηησσοονν  ἙἙλλλληηννιικκάά  ΣΣχχοολλεεῖῖαα»»115599..  

ΠΑΡΑΠΟΜΠΕΣ

131. Ἡ σχετική μαρτυρία τοῦ Σατωβριάνδου στό ἔργο
Π.Μ. Κοντογιάννης Οἱ Ἕλληνες κατά τόν Πρῶτον ἐπί Αἰκα-
τερίνης Β´ Ρωσσοτουρκικόν Πόλεμον (1768-1774), ἐν Ἀθήναις
1903, σσ. 374-375, ὅπου καί ἡ σχετική παραπομπή. Τά φριχτά
ἀντίποινα πού ὑπέστησαν συνολικά ὅλες οἱ περιοχές τοῦ
Ἑλληνισμοῦ ἀπό τήν ἐκδικητική μανία τῶν Τούρκων μετά τό
τέλος τῶν ὀρλωφικῶν βλέπε στό ἴδιο ἔργο σσ. 312-377, μέ τήν
ἀνάλογη τεκμηρίωση στίς πηγές.

132. «The political situation of the Greeks resident in
Turkey has been long truly deplorable; and the variety of hu-
miliations to which they have been exposed, has more than
once driven them to desperate efforts towards emancipation
and the recovery of their indisputable rights»: J. Griffiths,
Travels in Europe, Asia Minor and Arabia, London 1805, σ. 122.

133. J. Griffiths, ὄπ. παρ. σ. 210. 
134. Γιά τήν Ἀφισιά ἤ Ὀφιοῦσα, ἕνα ἀπό τά τέσσερα νη-

σιά τῆς Προκονήσου ἤ Προικονήσου, κοντά στό νησί τοῦ
Μαρμαρᾶ, βλ. σχ. Π.Μ. Κοντογιάννης, Γεωγραφία τῆς
Μικρᾶς Ἀσίας, Ἀθῆναι 1921 (ἀνατύπωση 1995), σ. 270. 

135. During our conversation, he frequently repeated how
ardently he ought to hope for a change in the government of
Constantinople; that the cultivation of his lands, and the
natural advantages of the island, were such as to supply
every want, and even lead to independence; but that the an-
nual extortions of the Turks rendered all his endeavors fruit-
less; and the apprehension of personal chastisement or injury,
at each of their visits, embittered every hour of his existence:
Ὄπ. παρ. σ. 213. Τίς μαρτυρίες αὐτές τοῦ Griffiths ὀφείλω στό
ἔργο Κ. Σιμόπουλος, Ξένοι Ταξιδιῶτες στήν Ἑλλάδα, τ. 2,
1700-1800, Ἀθήνα 20019 [1973], σσ. 469-470. 

136. Χ. Κουλούρη, «Ἔργο μετρημένο, χωρίς στόμφο, Ἡ
Ἱστορία τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσεως τοῦ Σπυρίδωνος Τρι-
κούπη», ἐφ. Τό ΒΗΜΑ, 9-04-2006. 

137. Β. Κρεμμυδάς, Ἀπό τόν Σπυρiδωνα Τρικούπη στό
Σήμερα. Εἰσαγωγικός Τόμος στήν Ἱστορία τῆς Ἑλληνικῆς
Ἐπαναστάσεως τοῦ Σπυρίδωνα Τρικούπη, Ἵδρυμα τῆς
Βουλῆς τῶν Ἑλλήνων γιά τόν Κοινοβουλευτισμό καί τή Δη-
μοκρατία, Ἀθήνα 2007, σ. 149? 147. 

138. Σ. Τρικούπη, Ἱστορία τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσε-
ως, τ. 1, Β´ ἔκδοσις, ἐν Λονδίνῳ 1860, σ. 93, Γ´ ἔκδοσις, ἐν
Ἀθήναις 1888, σ. 75.

139. Σ. Τρικούπη, ὅπ. παρ. Β´ ἔκδοσις, ἐν Λονδίνῳ 1860, σ.
97, Γ´ ἔκδοσις, ἐν Ἀθήναις 1888, σ. 78.

140. Α. Ἡρακλείδης, «Τά Βιβλία Ἱστορίας τοῦ Σχολείου,
Πέρα ἀπό τήν Ἀνάγκη γιά "Βαρβάρους"», ἐφ. Τά ΝΕΑ, 12-

2007. Μ-Λ. Μουργκέσκου, Χ. Μπερκτάυ (ἐπιμ.), Χ. Κου-
λούρη (διεύθ.), Ἡ Ὀθωμανική Αὐτοκρατορία, Βιβλίο Ἐργασίας
1, Θεσσαλονίκη 2005, σ. 14. 

141. Β. Κρεμμυδάς, «Ἡ Ἐκκλησία, τό Κράτος καί οἱ Μύθοι.
Μέ ἀφορμή τήν Πρόσφατη "Διένεξη"», ἐφ. Τά ΝΕΑ, 26-8-
2003. 

142. Α. Ἡρακλείδης, «Ἡ Ἀνάγκη γιά Μύθους, 25η
Μαρτίου καί Κρυφό Σχολειό», ἐφ. Τά ΝΕΑ, 22-3-2007. 

143. Α. Ἡρακλείδης, Ἡ Ἑλλάδα καί ὁ «ἐξ Ἀνατολῶν
Κίνδυνος», Ἀθήνα 2001, σ. 104. 

144. Μ. Crusius, Turcograecia, Basileae 1584, σ. 100. Τό
ἴδιο ἀπόσπασμα ἀπό τήν ἐπιστολή τοῦ Σχολάριου (μέ ἐλάχι-
στες διαφορές), βλ. στόν πολυτιμότατο τόμο τοῦ Κ.Β.
Σκουτέρη, Κείμενα τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ, Ἐκκλησιαστικαί
Ἐκδόσεις Ἐθνικῆς Ἑκατονπεντηκοταετηρίδος, 3, ἐν Ἀθήναις
1971, σσ. 35-36. 

145. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σσ. 93-94. 
146. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 431. 
147. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 437. 
148. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Ἱεροσολυμιτική Βι-

βλιοθήκη, τ. 2, Ἁγ. Πετρούπολις 1894, σσ. 513-514. Κ.Β.
Σκουτέρη, ὅπ. παρ. σσ. 63-64.

149. Χρυσάνθου Πατριάρχου Ἱεροσολύμων, Σιγιλλιῶδες
Γράμμα περί τῆς ἐν Μολδοβλαχία ὑπό Γρηγοράσκου Γκίκα
Βοεβόδα Φροντιστηρίων Ἀνεγέρσεως, 9/1728, στήν ἔκδοση
τοῦ E. Legrand, Recueil Documents Grecs, Concernant les Re-
lations du Patriarcat de Jerusalem avec la Roumanie (1569-
1728), Bibliotheque Greque Vulgaire 7, Α´ ἔκδοση Paris 1895,
σ. 283, Β´ ἔκδοση Paris 1903, σ. 255.

150. G. Podskalsky, Ἡ Ἑλληνική Θεολογία ἐπί Τουρκο-
κρατίας, 1453-1821, Μορφωτικό Ἵδρυμα Ἐθνικῆς Τραπέζης,
Ἀθήνα 2005 [γερμανικό πρωτότυπο: 1988], σ. 81, σημ. 5, ὅπ.
καί σχ. παραπομπή.

151. Κ.Μ. Κούμας, Ἱστορίαι τῶν Ἀνθρωπίνων Πράξεων, τ.
12, ἐν Βιέννῃ τῆς Αὐστρίας 1832, σσ. 554-55.

152. Τό βιβλίο φέρεται μέ τό ὄνομα καί τοῦ Γρηγορίου
Κωνσταντᾶ, ἀλλά ὅπως ἔχει ἀποδείξει ἤδη ὁ Α. Μηλιαράκης,
ὁ πραγματικός συγγραφέας του εἶναι μόνον ὁ Φιλιππίδης. Α.
Μηλιαράκης, «Δανιήλ Φιλιππίδης καί ἡ Γεωγραφία Αὐτοῦ
(1791)», Ἑστία ΙΘ´, 1885, σ. 115 κ. ἐξ. 

153. Δανιήλ ἱερομονάχου, Γρηγορίου ἱεροδιακόνου, Γεω-
γραφία Νεωτερική, ἐν Βιέννῃ 1791, σ. 141. Καί στήν σύγχρο-
νη ἐπανέκδοσή της, μέ ἐπιμέλεια τῆς Α. Κουμαριανοῦ, Δανιήλ
Φιλιππίδης, Γρηγόριος Κωνσταντάς, Γεωγραφία Νεωτερική,
Στοχαστική Πεζογραφία 45, Νέα Ἑλληνική Βιβλιοθήκη (Δι-
ευθυντής Α. Ἀγγέλου), Ἀθήνα 2006 [19882], σσ. 119-120. 

154. Κ. Θ. Δημαράς, «Τό Σχῆμα τοῦ Διαφωτισμοῦ»,
Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους, τ. ΙΑ´, σ. 352.

155. Α. Κουμαριανοῦ, «Εἰσαγωγικά», στόν τόμο Α. Κου-
μαριανοῦ (ἐπιμ.), ὅπ. παρ. σ. 12. 

156. Α. Ἀγγέλου, Τό Κρυφό Σχολειό. Χρονικό ἑνός Μύθου,
Ἀθήνα 1997, σ. 24. 

157. Ι.Β. Μενοῦνος, Κοσμᾶ τοῦ Αἰτωλοῦ Διδαχές (καί Βιο-
γραφία), Ἀθήνα 1979, σσ. 266-267 (Διδαχή Ε´). 

158. Θ. Κολοκοτρώνη, Διήγησις Συμβάντων τῆς Ἑλ λη-
νικῆς Φυλῆς ἀπό τά 1770 ἕως τά 1836, ὑπαγόρευσε Θεόδωρος
Κωνσταντίνου Κολοκοτρώνης, Ἀθήνησιν 1846, σ. 48.

159. Κ. Δεληγιάννης, Ἀπομνημονεύματα, τ. 1, Ἀπο μνημο-
νεύματα Ἀγωνιστῶν τοῦ ᾽21, 16, Ἀθῆναι 1957, σ. 27. 



19

O
Πανιερώτατος Πρόεδρος τῆς Ἐκκλησίας
Γ.Ο.Χ. καί σεβαστός Ἡγέτης τῆς ἀγωνιζομένης
Ὀρθοδοξίας, συνέταξε ἐμπνευσμένην ἐγκύ -

κλιον πρός τούς ἱερεῖς καί τά παραρτήματα, δι’ ἧς
μεταξύ τῶν ἄλλων συνιστᾶ τήν εὐρυτέραν κυκλο-
φορίαν τοῦ περιοδικοῦ μας. Ἐκ τῆς ἐγκυκλίου
αὐτῆς, ἡ ὁποία πρέπει ὑπ’ εὐθύνῃ τῶν ἱερέων νά
ἀναγνωσθῇ μετά θερμῶν συστάσεων εἰς τά ἐκκλη-
σιάσματα, σταχυολογοῦμεν ὡρισμένας φράσεις. 

«... Εἰς τό δίκαιον τοῦτο ἐρώτημα ἀπαντῶντες,
διαβεβαιοῦμεν ὑμᾶς, τά πνευματικά τέκνα Κληρι-
κούς τε καί λαϊκούς, ὅτι τότε καί μόνον δέον νά
ἐλπίζωμεν, ὅτι θά τύχωμεν τῆς ποθουμένης ὑπό
πάντων μισθαποδοσίας παρά τοῦ μισθαποδότου
καί ἀδεκάστου Χριστοῦ, ὅταν, πρός τῇ πίστει καί τῇ
ἀφοσιώσει ὑμῶν πρός τάς Ἐκκλησιαστικάς πα-
ραδόσεις, ἔχωμεν καί ἔργα ἀγαθά, ἤτοι πρό παντός
ἀγάπην πρός ἀλλήλους, σεβασμόν καί πειθαρχίαν
πρός τήν Ἡγεσίαν τοῦ Ἱεροῦ Ἀγῶνος, σύμπνοιαν
καί συνοντισμόν εἴς τε τάς σκέ ψεις καί τάς ἐνερ-
γείας ὅλων τῶν παραρτημάτων μετά τοῦ Κέντρου
οὕτως, ὥστε νά δυνάμεθα, ὡς μία ὠργανωμένη καί
πειθαρχουμένη θρησκευτική Ὀργάνωσις νά ἐμφα-
νιζώμεθα ἐνώπιον τῆς Κρατούσης Ἐκκλησίας καί
Πολιτείας, τῆς ἀγνοούσης εἰσέτι τήν πνευματικήν
δύναμιν ὑμῶν. Καί τότε θά εἴμεθα εἰς θέσιν νά διεκ-
δικήσωμεν ἐπιτυχῶς διά τῆς ὠργανωμένης ἠθικῆς
καί κοινωνικῆς δυνάμεώς μας τά ἀναφαίρετα
δίκαια ἡμῶν, τοῦ νά ἐπιτελῶμεν καί ἡμεῖς ἐλευ -
θέρως καί ἀκωλύτως τά θρησκευτικά καθήκοντα
ἡμῶν ἐν ἰδίοις ναοῖς, καί δι’ ἰδίων ὁμοφρόνων Κλη-

ρικῶν συμφώνως πρός τήν θρησκευτικήν συνείδη-
σιν ἡμῶν, ἥν τόσω οἱ Ἱεροί Κανόνες τῆς Ἐκκλησίας,
ὅσω καί τό φιλελεύθερον πνεῦμα τοῦ Συντάγμα-
τος, θεωροῦσιν ἱεράν καί ἀπαραβίαστον...

...Οἱ ἀντίθετοι  ἡμῶν παντί σθένει καί πάσῃ
θυσίᾳ μηχανῶνται νά διασπάσωσι τό ἑνιαῖον μέτω-
πον τῆς Ὀρθοδόξου παρατάξεως ἡμῶν. Ἵνα δέ
ἐξαντλήσωσιν τόν ἀγῶνα οἰκονομικῶς ἐνάγουσιν
ἡμᾶς τούς Κληρικούς ἐνώπιον τῶν πολιτικῶν Δι-
καστηρίων ἐπί ἀντιποιήσει δῆθεν Ἀρχῆς. 

Ταῦτα δέ ἀβασανίστως καί ὅλως ἀδίκως κατα-
δικάζουσιν ἡμᾶς εἰς βαρείας χρηματικάς ποινάς καί
πολυημέρους φυλακίσεις, ἐξαγοραζομένας καί
ταύτας διά χρημάτων πρός ἐξάντλησιν τῶν οἰκο-
νομικῶν πόρων τοῦ ἀγῶνος. Σημειωτέον δέ ὅτι εἷς
χρηματικός πόρος τοῦ ἀγῶνος, ἐκτός τῶν Ἐκκλη-
σιαστικῶν προσόδων, εἶνε καί ἡ μεταξύ τῶν χρι-
στιανῶν ἡμῶν διανομική καί ἐξαγορά ἀντί μιᾶς
νέας δραχμῆς τοῦ ἐπισήμου Δελτίου τοῦ Ἀγῶνος,
ἤτοι τοῦ φυλλαδίου τῆς «Φωνῆς Ὀρθοδοξίας», ἧς ἡ
κατανάλωσις καί ἡ ἀνάγνωσις ὑπό τῶν ἡμετέρων
χριστιανῶν, οὐ μόνον στηρίζει καί ἐνθαρρύνει
αὐτούς εἰς τήν ἐμμονήν τοῦ πατρίου καί ὀρθοδόξου
ἑορτολογίου, ἄλλ’ ἔδει καί νά ἐνισχύῃ τόν ἀγῶνα
οἰκονομικῶς οὕτως, ὥστε νά δύναται οὗτος νά
ἀνταποκρίνεται πρός τάς πολυειδεῖς ἀνάγκας του. 

Ἀλλ’ ἴσως νά μή γίνω πιστευτός, ἐάν δηλώσω
ὑμῖν, ὅτι μεταξύ τῶν ἑκατοντάδων χιλιάδων ὀπα -
δῶν τοῦ Ἱεροῦ ἡμῶν Ἀγῶνος οἱ ἀγοράζοντες τό πε-
ριοδικόν τῆς Ἐκκλησίας ἡμῶν εἰς ἅπαντα τά πα-
ραρτήματα, συμπεριλαμβανομένου καί τοῦ Κέν -

ΜΜίίαα  ΦΦωωννήή  ἀἀππόό  ππααλλααιιάάΜΜίίαα  ΦΦωωννήή  ἀἀππόό  ππααλλααιιάά

Συστάσεις τοῦ Ἡγέτου μας 

Ο ΑΓIOΣ ΠPOΕΔPOΣ ΣYNΙΣTA THΝ EYPYTEPAΝ 
KYΚΛΟΦOPIAΝ THΣ «ΦΩNHΣ THΣ OPΘΟΔΟΞIAΣ» 

Κυκλοφορία εἰδικῆς ἐγκυκλίου*

* «Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟ∆ΟΞΙΑΣ», Ἀρ. φ. 119, ἔτος 9ον, 12/9/1954, σελ. 4�5.



2�

τρου, μόλις ἀριθμοῦντα εἰς πέντε χιλιάδες, ὧν ἡ
χρηματική συνεισφορά ἐνίοτε δέν ἐπαρκεῖ νά
καλύψῃ καί τά ἔξοδα τῆς ἐκτυπώσεως τούτου. 

Καί ὅμως ὁ ἄνω παρουσιαζόμενος οὗτος ἀρι -
θμός τῶν ἀγοραζόντων τό περιοδικόν τοῦ ἀγῶνος
εἶνε ἀναμφισβήτητος, ἡ δέ ἀδιαφορία καί ὀλιγωρία
τῶν πολλῶν εἰς τό σημεῖον τοῦτο εἶνε ἀδι-
καιολόγητος, καθ’ ὅσον οὗτοι διά ταύτης, οὐ μόνον
δέν ὠφελοῦσιν ἑαυτούς, ἀλλά καί ζημιοῦσι τόν
ἀγῶνα. 

Τούτου ἕνεκα δικαίως θλίβεται ἡ καρδία ἡμῶν
ἐπί τῇ ἀδιαφορίᾳ ταύτῃ τῶν χριστιανῶν περί τό
ἡμέτερον περιοδικόν γνωστοῦ ὄντως, ὅτι τά πε-
ριοδικά τῶν λοιπῶν θρησκευτικῶν Σωματείων καί
Συλλόγων, μόλις ἀριθμούντων ὀλίγας χιλιάδας
ὀπαδῶν προ θύμως ἀγοράζονται ὑπ’ αὐτῶν, καί οὐ
μόνον ταῦτα καλύπτουσι τά ἔξοδα τῆς ἐντυπώσε-
ως, ἀλλά καί ἀφίνουσιν καί ἀρκετά κέρδη, ἐν
ἀντιθέσει πρός τό ἡμέτερον, ὅπερ ἀφίνει πολλάκις
καί σημαντικά ἐλλείματα εἰς τό Ταμεῖον. Θλίβεται
δέ ἡ ψυχή μου διά τήν ἀδιαφορίαν ταύτην τῶν χρι-
στιανῶν μας ἐν τῷ σημείῳ τούτῳ, ὄχι τόσον διά τήν
ὑλικήν ζημίαν, ἥν συνεπάγεται ἡ ἐκτύπωσις τῆς
«Φωνῆς Ὀρθοδοξίας» ὅσον διά τήν ἠθικήν ζημίαν,
ἥν συνεπάγεται διά τούς χριστιανούς, τούς μή ἀνα-
γινώσκοντας τό φύλλον ἡμῶν. Ἐκεῖνο δέ, ὅπερ
θλίψῃ ἡμᾶς περισσότερον, εἶναι τοῦτο, ὅτι οἱ
ἀντίθετοι ἡμῶν ἐντέχνως ἐπωφελοῦνται ἐκ τῆς
μικρᾶς καταναλώσεως τοῦ φύλλου ἡμῶν, συμπε-
ραίνοντες καί λέγοντες, ὅτι οἱ ἀκολουθοῦντες τό
παλαιόν ἑορτολόγιον μόλις ἀριθμοῦνται εἰς 25 χι-
λιάδας, ἀφοῦ οἱ ἀγοράζοντες τό ἐπίσημον φυλ -
λάδιον τῆς ὀργανώσεως αὐτῶν δέν ὑπερβαίνουσι
τάς πέντε χιλιάδας. Διό καί οὗτοι, στηριζόμενοι ἐκ
τῆς ψευδαισθήσεως ταύτης, πειρῶνται νά πείσωσι
καί τήν Κυβέρνησιν, ὅτι ὁ παλαιοημερολογιτισμός
βαίνει πρός τήν διάλυσιν, διότι οἱ ὀπαδοί τούτου
δέν ἄγονται δῆθεν ἀπό ἐλατήρια θρησκευτικά,
ἀλλά ἀπό κίνητρα, ξένα ὅλως πρός τήν θρησκείαν,
ἐφ’ ᾧ καί εἰσηγοῦνται εἰς Αὐτήν, ὅπως μή χορηγήσῃ
εἰς αὐτούς τήν ζητουμένην ὑπ’ αὐτῶν θρησκευτικήν
ἐλευθερίαν. 

» Ἰδού διατί ἡ ἀδιαφορία αὕτη καί ὀλιγωρία τῶν
χριστιανῶν μας περί τήν ἀγοράν τοῦ περιοδικοῦ

ἡμῶν παρέχει εἰς τούς πολεμίους τοῦ Ἱεροῦ Ἀγῶνος
ἡμῶν καί ἕν τῶν πλέον ψευδές ἐπιχείρημα, διδόμε-
νον εἰς αὐτούς ὑφ’ ἡμῶν αὐτῶν πρός δικαιολογίαν
τοῦ ἀπηνοῦς διωγμοῦ, ὅν ἤγειραν κατά τῆς
Ὀρθοδόξου παρατάξεως ἡμῶν, χαρακτηριζομένων
ὑπ’ αὐτῶν ὅλως ἀδίκως καί ψευδῶς, ὡς ἐπανα-
στατῶν κατά τῆς Κρατούσης Ἐκκλησίας, καί ὡς
ἐκμεταλλευτῶν τῆς εὐπι στίας καί τῆς ἁπλότητος
τῶν χριστιανῶν. 

» Τούτου ἕνεκα θεωροῦμεν ἐπάναγκες νά δια-
φωτίσωμεν περί τοῦ σημείου τούτου τούς ὀπαδούς
τοῦ Ἱεροῦ Ἀγῶνος Κληρικούς τε καί λαϊκούς, καί
νά προτρέψωμεν αὐτούς, ὅπως τό ἐπίσημον
Δελτίον τοῦ Ἀγῶνος ἤτοι τήν Φωνήν τῆς Ὀρθο-
δοξίας περι βάλλωσι διά πολλῆς ἀγάπης καί
ἐκτιμήσεως, καθιστῶντες τοῦτο ἔμβλημα τοῦ Ἱεροῦ
Ἀγῶνος, καί σύμβολον τῆς ἀκηράτου Ὀρθοδοξίας,
εἰς τόν Ἱερόν βωμόν τῆς ὁποίας δέν ἐδειλιάσαμεν
οὐδ’ ὠκνήσαμεν νά προσφέρωμεν ἁπάσας τάς ψυ-
χικάς καί σωματικάς ἡμῶν δυνάμεις. Ὄντως, ἐάν
ἕκαστος τῶν ὀπαδῶν ἡμῶν θεωρήσῃ ὡς ἱερόν
καθῆκον, ὅπως πράγματι εἶπε, καί ὡς ἀδιάψευστον
τεκμήριον τῆς χάριτος καί εὐλογίας, ἥν ἀρίεται ἕκα-
στος ἐκ τοῦ ἱεροῦ ἀγῶνος, πρός τοῖς ἄλλοις, εἰς τήν
ἀγοράν καί τήν ἀνάγνωσιν τοῦ φύλλου τοῦ
ἀγῶνος, τότε λύεται αὐτομάτως καί τό οἰκονομικόν
πρόβλημα αὐτοῦ, ἐκ  τῆς λύσεως τοῦ ὁποίου
ἐξαρτᾶται ἐν πολλοῖς, ἡ διατήρησις, καί ἡ εὐόδω-
σις τοῦ ἱεροῦ σκοποῦ, ὅν οὗτος ἐπιδιώκει πρός
δόξαν Θεοῦ, τοῦ ἄνωθεν ἐπιβλέποντος, καί προ-
στατεύοντος τούς πιστούς καί εὐόρκως ἀγωνι-
ζομένους ἐπί τῶν ἐπάλξεων αὐτοῦ. Ἀλλά καί ἄν ἐκ
τῶν πολλῶν χιλιάδων, ἅς ἀριθμεῖ ὁ ἱερός ἡμῶν
ἀγών, κατορθωθῇ νά ἐγγραφῶσιν ὡς τακτικοί συν-
δρομηταί εἰς τό περιοδικόν αὐτοῦ μόνον 50 χι-
λιάδες, συνεισφέροντες εἰς τό Ταμεῖον αὐτοῦ ἕκα-
στος ἀνά δύο νέας δραχμάς μηνιαίως, τότε θά ἔχω-
μεν τήν οἰκονομικήν εὐχέρειαν νά προβῶμεν εἰς
πολλά χρήσιμα ἔργα...». 

Αἱ συστάσεις αὐταί πρέπει νά ἀπηχήσουν ὡς
ἐντολαί καί νόμοι μηδαμίαν ἐπιδεχόμενοι ἀντίρρη-
σιν. Αὐ τό ἀπαιτεῖ ἡ πειθαρχία καί ὁ σεβασμός καί
αὐτό θά πραγματοποιηθῇ. 



21

◆ Τὴν 2/15 Μαρτίου 2011 ἡμέραν Τρίτην, ἐν τῇ
Ἱερᾷ Μονῇ Ἁγίου Νικολάου Παιανίας, συνῆλθεν ἡ
Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθοδό-
ξων Χριστιανῶν Ἑλλάδος καὶ ἔλαβε τὰς κάτωθι ἀπο-
φάσεις:

* Ἀπερρίφθη αἴτησις φερομένου ὡς κληρικοῦ, ὡς μὴ
ἔχοντος συναίσθησιν τῆς καταστάσεώς του.

* Συνεζητήθη ὑπόμνημα κληρικῶν τῆς ἐν Σερβίᾳ
Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. καὶ ἐδόθησαν αἱ κατευθύνσεις
διὰ τὴν ἀπάντησιν.

* Ἐγένετο δεκτή εἰς ἀκρόασιν ἡ ἀντιπροσωπεία τῆς
Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος ἡ ὁποία μετέβη προ-
σφάτως εἰς Ὀδησσόν τῆς Οὐ κρανίας διὰ συνομιλίας
μετὰ τῆς Ρωσικῆς Γνησίας Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας. Ὁ
Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος, ὁ
Πανοσιολογιώτατος Ἱερομόναχος π. Κάλλιστος Τζου-
 λακίτζε, ὁ Αἰδεσιμώτατος Πρεσβύτερος π. Μιχαήλ
Κωνσταντινίδης καὶ ὁ Ὁσιώτατος Μοναχός π. Ἰωσήφ
Μίκιτς ἐξέθεσαν ἐνώπιον τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τὰ ἐν
Ὀδησσῷ πεπραγμένα καὶ ἀπήντησαν εἰς τὰς ἐρωτήσεις
τῶν Ἀρχιερέων. Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος μετὰ χαρᾶς ἐπληρο-
φορήθη τὴν ἐπιτυχίαν τῆς ἀποστολῆς, ἐνέκρινε τὰ πε-
πραγμένα τῆς Συνοδικῆς ἀντιπροσωπείας διακα -
τεχομένης ὑπὸ πνεύματος συγκρατημένης αἰσιοδοξίας
καὶ εὔχεται διὰ τὸ αἴσιον πέρας τῆς διαδικασίας ἡ ὁποία
θὰ ὁδηγήσῃ εἰς τὴν ἀποκατάστασην τῆς ποθητῆς
ἐκκλησιαστικῆς κοινωνίας κατὰ τὸ θέλημα τοῦ Θεοῦ.

* Συνεζητήθη καὶ ἐνεκρίθη τὸ Σχέδιον Ὑπομνήμα-
τος πρὸς τὰς ἀρχάς περί διαφόρων ζητημάτων τὰ
ὁποῖα ἀφοροῦν τὴν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος.

◆ Τὴν 30 Μαρτίου / 12 Ἀπριλίου 2011 ἡμέραν Τρί-
την, εἰς τὰ ἐν Ἀθήναις γραφεῖα Αὐτῆς, συνῆλθεν ἡ Ἱερά
Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων Χρι-
στιανῶν Ἑλλάδος καὶ συνεζήτησε τὰ κάτωθι θέματα:

1. Ἐγένετο ὁ ἀπολογισμός τῶν θετικῶν καὶ ἀρνη-
τικῶν χαρακτηριστικῶν τῆς συγκεντρώσεως περὶ τῆς
λεγομένης «κάρτας τοῦ πολίτου».

2. Συνεζήτησε τὸ θέμα τοῦ τρόπου τῆς ἀποδοχῆς
τῶν ἐκ Λ.Δ. Κογκό Ἀφρικῆς Κληρικῶν.

3. Ἔκαμε δεκτὸν τὸ αἴτημα τῆς Συνοδικῆς Ἐπιτρο -
πῆς Νεότητος περί συμπεριλήψεως εἰς αὐτὴν τοῦ Αἰδε-
σιμωτάτου Πρεσβυτέρου π. Μιχαὴλ Κωνσταντινίδη.

4. Ἐνέκρινε βελτιώσεις τινάς τοῦ Ὑπομνήματος
πρὸς τὰς ἀρχάς.

5. Ἀπεφάσισεν ὅπως ὁ δημοσιευόμενος κατάλογος
τῶν Κληρικῶν ἀντικατασταθῇ ἀπό τὸν Κατάλογον τῶν
ἐν ἐνεργείᾳ Ἐφημερίων.

6. Ἀπέρριψεν αἴτησιν προσχωρήσεως τοῦ νεοημε-
ρολογίτου ἱερέως Ν. Θ.

7. Ἐνημερώθη ὑπὸ τῆς Συνοδικῆς Ἐπιτροπῆς Νο-
μικῶν Θεμάτων καὶ συνεζήτησε τὰ τρέχοντα ζητήματα.

8. Ἀπεφάσισε περὶ τῆς συτάξεως τοῦ Ἀναστασίμου
Μηνύματος.

9. Ἐγένετο δεκτὴ πρὸς συζήτησιν ἡ ἀπό 27 - 3 / 9 -
4 τ. ἔ.  αἴτησις προσχωρήσεως τῶν ἐκ τῆς «Ἱερᾶς
Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας Βορείου Ἀμερικῆς» Ἐπισκόπων
Μωϋσέως καὶ Σεργίου καὶ τῶν σὺν αὐτοῖς κληρικῶν καὶ
λαϊκῶν, πλὴν ὅμως, λόγω τῆς σημαντικότητος τοῦ ζη-
τήματος καὶ τοῦ μικροῦ χρονικοῦ διαστήματος ἀπό τὴν
ὑποβολὴν τῆς αἰτήσεως, ἀνεβλήθη ἡ ὁριστικὴ λῆψις
ἀποφάσεως προκειμένου νὰ προσκληθοῦν γραπτῶς καὶ
νὰ ἐκφέρουν γνώμην καὶ τὰ ἀπόντα μέλη τῆς Ἱερᾶς Συ-
νόδου. Ὡρίσθη πρὸς τοῦτο ἔκτακτος συνεδρία, τὴν
Τρίτην 20-4/3-5-2011. 

◆ Ἡ Συνοδικὴ Ἐπιτροπή Νεότητος, κατόπιν προ-
τάσεως τοῦ Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Μαρα θῶνος κ.
Φωτίου, ἀπεφάσισε τὸν διορισμόν τοῦ Αἰδεσιμωτάτου
Πρεσβυτέρου π. Μιχαὴλ Κωνσταντινίδη ὡς Προέδρου
τῆς Συντονιστικῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Νεανικοῦ Ὀρθοδό-
ξου Συνδέσμου. Ὁ Αἰδεσιμώτατος ἀντικαθιστᾶ τὸν Θε-
οφιλέστατον Ἐπίσκοπον Μαραθῶνος, ὁ ὁποῖος προ-
ήδρευε τοῦ Συντονιστικοῦ ὀργάνου ἐπὶ τριετίαν, ἀπό
τῆς ἱδρύσεως τοῦ Νε.Ο.Σ. ἔν ἔτει  2008, πλὴν ὅμως ἕνε-
κα φόρτου ἁρμοδιοτήτων, ἔκρινε καλὸν νὰ ὑποδείξῃ
ἀντικαταστάτην δυνάμενον νὰ ἀφοσιωθῇ ἐξ ὁλοκλή-
ρου εἰς τὸ σημαντικόν ἔργον τοῦ συντονισμοῦ τῆς Νε-
ολαίας τῆς Ἐκκλησίας μας.

Συνεπῶς, τὴν Κυριακήν 28 Μαρτίου / 10 Ἀπριλίου
2011, ἡ Συνοδική Ἐπιτροπή Νεότητος, συνεκάλεσε εἰς
τὸν Ἱερόν Ναόν Ἁγίου Νικολάου Ἀχαρνῶν τὸν Αἰδεσι-
μώτατον π. Μιχαήλ Κωνσταντινίδην καὶ τὰ μέλη τῆς
Συντονιστικῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Νεανικοῦ Ὀρθοδόξου
Συνδέσμου: Εὐσεβίαν Σφακιανάκη, Κων σταντῖνον Πά-
νον καὶ Λεωνίδαν Πῖττον, ἀνεκοίνωσε τόν διορισμόν
τοῦ π. Μιχαήλ ὡς Προέδρου τῆς Συντονιστικῆς καὶ τὴν
ἀνανέωσιν τῆς θητείας τῶν λοιπῶν μελῶν διὰ τὸ ἑπό-
μενον ἔτος.

Δεδομένου ὅτι ὁ Προεδρεύων τῆς Συντονιστικῆς μέ-
χρι τοῦδε ἦτο καὶ μέλος τῆς Συνοδικῆς Ἐπιτροπῆς Νε-
ότητος, ἡ Συνοδικὴ Ἐπιτροπὴ ἀπεφάσισε νὰ προτείνῃ
εἰς τὴν Ἱερὰν Σύνοδον τὴν συγκαταρίθμησιν τοῦ π. Μι-
χαήλ μετὰ τῶν μελῶν τῆς Συνοδικῆς αὐτῆς Ἐπιτροπῆς. 

Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τὴν 30 Μαρτίου / 12 Ἀπριλίου 2011
ἐνέκρινε τὸ αἴτημα, ὁπότε ὁ Αἰδεσιμώτατος π. Μιχαήλ
Κωνσταντινίδης  ἀποτελεῖ πλέον μέλος τῆς Συνοδικῆς

ΣΥΝΟΔ ΙΚΑ Ι  ΑΝΑΚΟ ΙΝΩΣΕ ΙΣΣΥΝΟΔ ΙΚΑ Ι  ΑΝΑΚΟ ΙΝΩΣΕ ΙΣ



22

Ἐπιτροπῆς Νεότητος καὶ Προεδρεύει τῆς Συνονιστικῆς
Ἐπιτροπῆς τοῦ Νε.Ο.Σ.  Εὐχόμεθα εἰς τὸν Αἰδε σιμώτα-
τον πλούσιον καὶ Θεάρεστον ἔργον.

◆ Τὴν 20 Ἀπριλίου / 3 Μαΐου 2011 ἡμέραν Τρίτην,
εἰς τὰ ἐν Ἀθήναις γραφεῖα Αὐτῆς, συνῆλθεν ἐκτάκτως ἡ
Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων
Χριστιανῶν Ἑλλάδος καὶ συνεζήτησε τὰ κάτωθι θέματα:

1. Ἐξήτασε τὴν αἴτησιν προσχωρήσεως νεοημερο -
λογίτου Κληρικοῦ ἐκ Βραζιλίας καὶ ἀνέβαλε τὴν λῆψιν
ἀποφάσεως προκειμένου νὰ ἐξετασθῇ περαιτέρω.

2. Κατόπιν θετικῆς εἰσηγήσεως τοῦ ἐν Ἀμερικῇ μέ-
λους τῆς Συνοδικῆς Ἐπιτροπῆς Ἱεραποστολικοῦ
Ἔργου π. Ἀναστασίου Hudson, ἐπὶ μῆνας ἐρευ νήσαν-
τος τὸ ζήτημα, ἔκαμε δεκτὸν τὸ αἴτημα προσχωρήσεως
εἰς τὴν κανονικὴν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ. τοῦ ἐκ Κο-
λομβίας κληρικοῦ Φήλικος Πινέρο, διὰ κανονικοῦ βα-
πτίσματος, γάμου καῖ χειροτονίας, καθῶς ἡ νεοημερο-
λογιτική Ἐκκλησία προσέλαβε τοῦτον ἐκ τῶν Λατίνων
ἄνευ βαπτίσματος.

3. Ἀπεφάσισε τὸν πανηγυρικὸν Συνοδικόν ἑορ τα-
σμόν τοῦ Ἁγίου Ἀποστόλου Παύλου, ἱδρυτοῦ τῆς
Ἐκκλησίας τῶν Ἀθηνῶν, εἰς τὸν Ἱερὸν Ναὸν Ἁγίας Πα-
ρασκευῆς Ἀθηνῶν, ὡς γειτνιάζοντος πρὸς τὴν Πνῦκαν.

4. Ἐδέχθη εἰς ἀκρόασιν τὸν Πρόεδρον καὶ τρία ἀπό
τὰ μέλη τοῦ Δ.Σ. τῆς Ἑλληνικῆς Θρησκευτικῆς Κοινό-
τητος τῶν Γ.Ο.Χ., οἱ ὁποῖοι κατέθεσαν σχέδιον φυλλα-
δίου πρός διανομήν ἐκ τῶν ναῶν καὶ προσέφερον τὴν
συνεργασίαν των μετὰ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου. Ἡ Ἱερὰ Σύ-
νοδος, ἐπεκρότησε τὴν ἔκδοσιν φυλλαδίου πρὸς ἐμπέ-
δωσιν τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ φρονήματος τῶν πιστῶν, τῇ
χορηγίᾳ τῆς Κοινότητος, ἀλλὰ τὸ κείμενον ἀνέλαβε νὰ
συντάξῃ ἐκ νέου ἡ Συνοδικὴ Ἐπιτροπὴ Δογματικῶν καὶ
Κανονικῶν Ζητημάτων. Ὡσαύτως ἔκρινε εὐπρόσδεκτον
τὸ περὶ συνεργασίας αἴτημα οὐ μόνον μετὰ τοῦ ἐν λόγῳ
σωματείου, μεθ’ ὅλων τῶν συλλογικῶν φορέων τῆς
Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. καὶ πρὸς τὸν σκοπὸν αὐτόν
ἔκρινε καλὸν νὰ δρομολογηθοῦν αἱ διαδικασίαι διὰ τὴν
σύγκλησιν Κληρικολαϊκοῦ Συνεδρίου.

5. Κατόπιν ἐνδελεχοῦς συζητήσεως ἐγένετο ὁμοφώ-
νως δεκτὸν τὸ αἵτημα προσχωρήσεως εἰς τὴν κανο-
νικὴν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ. τῶν ἐκ τῆς «Ἱερᾶς Ὀρθο-
δόξου Ἐκκλησίας Βορείου Ἀμερικῆς» Ἐπισκόπων Μωϋ-
σέως Mahany καὶ Σεργίου Black. καὶ τῶν σὺν αὐτοῖς
κληρικῶν καὶ λαϊκῶν.

Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος,
ἔχουσα καὶ τὴν συμφωνίαν τῶν ἐν Ἀμερικῇ Ἀρχιερέων,
προέβη εἰς τὴν ἵδρυσιν τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Πόρτ-
λαντ καὶ Δυτικῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καὶ ἐξέλεξε τὸν
πρῶτον τῶν αἰτούντων ὡς Μητροπολίτην Πόρτλαντ
καὶ Δυτικῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καὶ τὸν δεύτερον ὡς
βοηθόν αὐτοῦ μὲ τὸν τίτλον τοῦ Λόχ Λόμαντ, ὑπὸ τὴν
προϋπόθεσιν τῆς ἐπιβεβαιώσεως τῆς Ὀρθοδόξου Ὁμο-

λογίας των καί τῆς κανονικῆς θεραπείας τῆς χειροτο-
νίας των. Διὰ τοῦτο ὡρισθη νέα ἔκτακτος συνεδρία διὰ
τὴν 29-4/12-5-2011 εἰς τὴν ὁποίαν προσεκλήθησαν νὰ
παραστοῦν καὶ οἱ προσχωρήσαντες Ἀρχιερεῖς.

◆ Τὴν 29 Ἀπριλίου / 12 Μαΐου 2011 ἡμέραν Πέμπτην,
εἰς τὰ ἐν Ἀθήναις γραφεῖα Αὐτῆς, συνῆλθεν ἐκτάκτως ἡ
Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων
Χριστιανῶν Ἑλλάδος καὶ συνεζήτησε τὸ μοναδικόν θέ-
μα τῆς ἡμερησίας διατάξεως: Τὴν προσχώρησιν εἰς τοὺς
κόλπους τῆς κανονικῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. τῶν ἐκ
τῆς «Ἱερᾶς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας Βορείου Ἀμερικῆς»
Ἐπισκόπων Μωϋσέως Mahany καὶ Σεργίου Black καὶ
τῶν σὺν αὐτοῖς κληρικῶν καὶ λαϊκῶν.

Κατὰ τὴν συνεδρίαν παρέστησαν καὶ οἱ ἄρτι ἀφιχ-
θέντες προσχωρήσαντες Ἀρχιερεῖς, ἀπήντησαν εἰς
ἅπαντα τὰ ἐρωτήματα τῶν Συνοδικῶν Ἀρχιερέων τά
ὁποῖα ἐκάλυπτον ὅλον τὸ φᾶσμα τῆς ὀρθοδόξου πί-
στεως.

Ἅπαντες οἱ Ἀρχιερεῖς τῆς Ἱ.Σ. ἐπείσθησαν περὶ τῆς
Ὀρθοδόξου ὁμολογίας τῶν προσχωρησάντων καὶ ἀπε-
φασίσθη ὅπως ἡ κανονική ἀποκατάστασις τοῦ μὲν
πρώτου τῶν αἰτούντων λάβει χώραν εἰς τὴν Ἱερὰν Μο-
νήν Ἁγίου Νικολάου Παιανίας Ἀττικῆς τὸ Σάββατον
1/14 Μαΐου καὶ τοῦ δευτέρου τὴν Κυριακὴν 2/15 Μαΐ-
ου εἰς τὸν Καθεδρικὸν Ἱερὸν Ναόν Ἁγίου Ἀθανασίου
Νέας Φιλαδελφείας.

Ἀκόμη ἡ Ἱερὰ Σύνοδος ἀπεφάσισε τὴν ἀποδοχήν
τῆς προσχωρήσεως τῶν Ἱερέων Γεωργίου Kochergin,
Κωνσταντίνου Parr, Φωτίου Cooper καὶ Γεωργίου Ψα-
ρομμάτη, ρυθμίσασα κανονικῶς ἁπάσας τὰς σχετικὰς
λεπτομερείας.

Ἡ ἐδαφική περιφέρεια τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως
Πόρτλαντ καλύπτει τὰς Δυτικάς πολιτείας τῶν Η.Π.Α.
(ὅσας περιλαμβάνει ἡ ζώνη ὥρας Εἰρηνικοῦ) δυναμένη
νὰ διαρρυθμισθῇ λεπτομερεστέρως κατόπιν συνεννοή-
σεως μετὰ τοῦ Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Ἀμε-
ρικῆς κ. Παύλου.

Οἱ προσχωρήσαντες Ἀρχιερεῖς θὰ μετέχουν εἰς τὴν
Ἱερὰν Ἐπαρχιακήν Σύνοδον Ἀμερικῆς, ἡ ὁποία προ-
εδρεύεται ἀπό τόν Σεβασμιώτατον Μητροπολίτην κ.
Παῦλον. Ταυτοχρόνως ἐλήφθη ἀπόφασις ὅπως ἅπαν-
τες οἱ ἐν Ἀμερικῇ Ἀρχιερεῖς, τόσον οἱ Μητροπολῖται,
ὅσον καὶ οἱ ὑποκείμενοι εἰς αὐτούς τιτουλάριοι Ἐπί-
σκοποι (βοηθοί), ὁσάκις παρεπιδημοῦν ἐν Ἑλλάδι νὰ
μετέχουν κανονικῶς τῶν συνεδριάσεων τῆς Ἱερᾶς Συ-
νόδου, ὡς πλήρη μέλη κατ’ ἀναλογίαν τῶν Ἑλλαδιτῶν
Ἐπισκόπων, οἵτινες διαθέτουν ἤδη τό δικαίωμα τῆς
συμμετοχῆς εἰς τὴν Ἱερὰν Ἑπαρχιακήν Σύνοδον τῆς
Ἀμερικῆς. Εἰς αὐτήν ἐξακολουθεῖ νὰ μετέχει ὡς μόνιμον
μέλος ὁ Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώ-
τιος μεταβαίνων ἐν Ἀμερικῇ διὰ τὰς τακτικάς συνεδρίας
αὐτῆς.



2�

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣ

� Τήν Δευτέρα 18/31-1-2011 ἑορτάσθηκε ἡ Σύναξις
τῶν Ἁγίων Ἀθανασίου καί Κυρίλλου εἰς τόν πανηγυ-
ρίζοντα Ἱερό Καθεδρικό Ναό τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπι-
σκοπῆς Ἀθηνῶν, Ἁγίου Ἀθανασίου τοῦ Μεγάλου.
Στόν πανηγυρικό Ἑσπερινό ἐχοροστάτησεν ὁ Θεο-
φιλέστατος Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος. Τοῦ
Ὄρθρου καί Θείας Λειτουργίας προεξῆρχε ὁ Σεβα-
σμιώτατος Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος
κ. Γερόντιος, συμπαραστατούμενος ἀπό τόν Θεοφι-
λέστατο Ἐπίσκοπο Μαραθῶνος κ. Φώτιο.

� Τήν Τρίτην 19-1/1-2 ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπί-
σκοπος Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος κ. Καλλίνικος
προέστη τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τοῦ ἑορτάζοντος Κα-
θεδρικοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίου Μάρκου τοῦ Εὐγενικοῦ
Πατρῶν. Τήν ἰδίαν ἡμέραν ἐτέλεσε τά τῆς ἑορτῆς καί
ὁ Ἱ. Ναός Ἃγιος Μάρκος ὁ Εὐγενικός εἰς Μόντρεαλ
Καναδᾶ.

ΕΞΑΜΗΝΟΝ ΜΝΗΜΟΣΥΝΟΝ ΕΞΑΜΗΝΟΝ ΜΝΗΜΟΣΥΝΟΝ 
ΤΟΥ ΜΑΚΑΡΙΣΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΤΟΥ ΜΑΚΑΡΙΣΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟ--

ΠΟΥ ΚΥΡΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥΠΟΥ ΚΥΡΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ

� Τό Σάββατον 6/19-3-2011 ἐτελέσθη τό ἑξάμηνον
μνημόσυνον τοῦ Μακαριστοῦ Ἀρχιεπισκόπου τῆς
Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. κυροῦ Χρυσοστόμου. Εἰς τὸ
ἀρχιερατικὸν συλλείτουργον εἰς τὸ καθολικὸν τῆς
Ἱερᾶς Μονῆς Παναχράντου Μεγάρων, προεξῆρχεν
ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν καὶ πά-
σης Ἑλλάδος κ.κ. Καλλίνικος συμπαραστατούμε-

νος ὑπό τῶν Ἀρχιερέων Ἀττικῆς καὶ Βοιωτίας κ.
Χρυσοστόμου, Πειραιῶς καὶ Σαλαμῖνος κ. Γεροντί-
ου, Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορίου καὶ Μαρα θῶ -
νος κ. Φωτίου. 

ΑΠΟ ΤΗΝ ΖΩΗΝ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ



Προσχώρησις Ἀρχιερέων

Ἡ  Ἱερὰ Σύνοδος εὑρίσκεται εἰς τὴν εὐχάριστον θέσιν νὰ ἀνακοινώσῃ τὴν ἀποδοχήν τῆς
ἐντάξεως εἰς τοὺς κόλπους τῆς κανονικῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν
Ἑλλάδος μιᾶς ὁλοκλήρου ἐκκλησιαστικῆς κοινότητος ἀποτελουμένης ἀπό δύο ἀρχιερεῖς καὶ
τοὺς ἀκολουθούντας αὐτοὺς ἱερεῖς καὶ λαϊκούς, μὲ διοικητικόν κέντρον τὴν πόλιν Πόρτλαντ τῆς
Πολιτείας Ὄρεγκον καί μέ ἐμβέλειαν τὰς δυτικάς πολιτείας τῶν Η.Π.Α..

Πρόκειται διὰ τὸν Σεβασμιώτατον Μητροπολίτην Πόρτλαντ κ. Μωϋσέα Mahany καὶ τὸν
Βοηθόν αὐτοῦ Θεοφιλέστατον Ἐπίσκοπον Λόχ Λόμοντ κ. Σέργιον Black, Ἡγούμενον τῆς Ἱερᾶς
Μονῆς Ἁγίου Γρηγορίου τοῦ Σιναΐτου Καλιφορνίας. Συναμφότεροι ἐχειροτονήθησαν εἰς τοὺς
κόλπους τῆς  «Ἱερᾶς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας Βορείου Ἀμερικῆς» (HOCNA), καὶ πρό μηνῶν συ-
νειδητοποιήσαντες ὅτι ἡ κανονικὴ Ἐκκλησία Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος εἶναι ἡ νῦν προεδρευομένη ὑπό
τοῦ Μακαριωτάτου  Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ.κ. Καλλινίκου (εἰς τοῦ ὁποίου τὴν ἐνθρόνησιν
ἐφρόντισαν νὰ παραστοῦν ἀνεπισήμως), ὑπεβαλον ἐπισήμως αἴτησιν τὴν 27ην Μαρτίου / 9ην
Ἀπριλίου ἐνεστῶτος ἔτους.

Ἡ Ἱερὰ Σύνοδος, ἔχουσα ἤδη προβεῖ κατὰ τὸ προηγηθέν διάστημα εἰς ἐπισταμένην ἔρευ-
ναν περί τῶν αἰτούντων καὶ ἔχουσα θετικάς πληροφορίας περί αὐτῶν ἐκ τῶν ἐν Ἀμερικῇ Κλη-
ρικῶν καὶ λαϊκῶν τῆς Ἐκκλησίας μας, ἀλλά καί ὅτι διαθέτουν καί τὴν ἔξωθεν καλήν μαρτυρίαν,
ἐδέξατο εὐμενῶς καὶ συνεζήτησε τό αἴτημά των κατά την συνεδρίαν τῆς 30-3/12-4-2011.  Πλήν
ὅμως, διὰ τὴν ἀπουσίαν τινῶν συνοδικῶν μελῶν ἐκρίθη καλύτερον νὰ ἀναβληθῇ ἡ ὁριστική
λῆψις ἀποφάσεως διὰ τὴν συνεδρίαν τῆς 20-4/3-5-2011, ὁπότε, ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας
Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος, ἔχουσα καὶ τὴν συμφωνίαν τῶν ἐν Ἀμερικῇ Ἀρχιερέων, προέβη εἰς τὴν ἵδρυ-
σιν τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Πόρτλαντ καὶ Δυτικῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καὶ ἐξέλεξε τὸν
πρῶτον τῶν αἰτούντων ὡς Μητροπολίτην Πόρτλαντ καὶ Δυτικῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν καὶ
τὸν δεύτερον ὡς βοηθόν αὐτοῦ μὲ τὸν τίτλον τοῦ Λοχ Λόμοντ, ὑπὸ τὴν προϋπόθεσιν τῆς ἐπι-
βεβαιώσεως τῆς Ὀρθοδόξου Ὁμολογίας των καί τῆς κανονικῆς θεραπείας τῆς χειροτονίας των.

Κατὰ τὴν συνεδρίαν τῆς 29-4/12-5-2011, παρέστησαν καὶ οἱ ἄρτι ἀφιχθέντες προσ -
χωρήσαντες Ἀρχιερεῖς, ἀπήντησαν εἰς ἅπαντα τὰ ἐρωτήματα τῶν Συνοδικῶν Ἀρχιερέων οἵτι-
νες καὶ ἐπείσθησαν περὶ τῆς Ὀρθοδόξου ὁμολογίας των προσχωρησάντων καὶ ἀπεφασίσθη
ὅπως ἡ κανονική ἀποκατάστασις τοῦ μὲν πρώτου τῶν αἰτούντων λάβει χώραν εἰς τὴν Ἱερὰν
Μονήν Ἁγίου Νικολάου Παιανίας Ἀττικῆς τὸ Σάββατον 1/14 Μαΐου καὶ τοῦ δευτέρου τὴν Κυ-
ριακὴν 2/15 Μαΐου εἰς τὸν Καθεδρικὸν Ἱερὸν Ναόν Ἁγίου Ἀθανασίου Νέας Φιλαδελφείας.


