


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Ὁ Ἐμμανουήλ. Τοιχογραφία τοῦ Καθολικοῦ
τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Παναχράντου Μεγάρων.

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Μήνυμα Χριστουγέννων....................................... 3-4
«Πρῶτες καί ἔσχατες ἐμπειρίες ἀπό τόν μακαριστό

Ἀρχιεπίσκοπο Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κυρό Χρυσόστομο (†6-9-2010)» .................... 5-7

Τό Κρυφό Σχολειό καί ἡ ῾Ιστορία ........................ 8-12
Φωνή ἀπό παλαιά .................................................. 13-15
Ἀφιέρωμα ................................................................ 16-17
Eἰδήσεις καί σχόλια................................................ 17-18
Ἀπό τήν ζωή τῆς Ἐκκλησίας ................................. 19-23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 60ό Τεῦχος 967
Νοέμβριος-Δεκέμβριος 2010

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

ISSN: 1107-6763

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

Τά ἀνυπόγραφα ἄρθρα ἀποδίδονται
εἰς τήν διεύθυνσιν.

ΠΑΤΕΡΠΑΤΕΡ ΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ

«Ἄς ὁμολογήσουμε τήν παρουσία
ἀνάμεσά μας τοῦ Βασιλιᾶ καί Ἰα-
τροῦ Χριστοῦ. Διότι ὁ Βασιλιᾶς Ἰη-
σοῦς πού ἐπρόκειτο νά μᾶς γιατρέ-
ψει, ζώστηκε τήν δουλική ποδιά
τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως καί θερά-
πευσε τήν ἀρρώστια της. Ὁ τέλει-
ος διδάσκαλος τῶν νηπίων ἔγινε
μαζί τους νήπιο, γιά νά κάνει σο-
φούς τούς ἀνοήτους. Ὁ ἐπουράνιος
Ἄρτος κατέβηκε στή γῆ γιά νά θρέ-
ψει τούς πεινασμένους».

(Ἁγίου Κυρίλλου Ἱεροσολύμων,
Κατήχηση Φωτιζομένων ΙΒ΄)



ΣΥΝΟΔΙΚΟ ΜΗΝΥΜΑ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΩΝ
ΣΩΤΗΡΙΟΥ ΕΤΟΥΣ 2010

Παντί τῷ πληρώματι τῆς Ἐκκλησίας
«Χριστός γεννᾶται, δοξάσατε· Χριστός ἐξ οὐρανῶν ἀπαντή-

σατε· Χριστός ἐπί γῆς ὑψώθητε. Ἄσατε τῷ Κυρίῳ πᾶσα ἡ γῆ καί,
ἵν’ ἀμφότερα συνελών εἴπω. Εὐφραινέσθωσαν οἱ οὐρανοί καί
ἀγαλλιάσθω ἡ γῆ, διά τόν ἐπουράνιον, εἶτα ἐπίγειον».

Τέκνα ἐν Κυρίῳ ἀγαπητά καί περιπόθητα,
Διά τῶν λόγων αὐτῶν ἀρχίζει ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ Θεολόγος τἠν ὁμιλίαν του εἰς τἠν

Γέννησιν τοῦ Χριστοῦ. Γνώριμα λόγια, διότι ταῦτα ἐμελοποιήθησαν ἀργότερον καί ψάλ-
λονται ὑφ’ ὅλων τῶν Ὀρθοδόξων ἐπί Γῆς κατά τἠν ἑορτἠν τῶν Χριστουγέννων. Κατ’
αὐτόν τόν τρόπον ὁ μέγας Ἅγιος τῆς Ἐκλησίας τοῦ Χριστοῦ καί ἄριστος χειριστἠς τοῦ
λόγου, ἐκφράζει μέ ἀπαράμιλλον τρόπον οὐρανομήκη δοξολογίαν πρός τόν Θεόν, διά
τό κοσμοϊστορικόν γεγονός τῆς ἐνανθρωπίσεως τοῦ Θεοῦ Λόγου. Ὀρθῶς, λοιπόν, ἂς
δοξάσωμεν τόν Θεόν, ἀγαπητά τέκνα ἐν Κυρίῳ, καθώς πρέπει εἰς ὄντως Ὀρθοδόξους,
προσφέροντες θυσίαν εὐάρεστον πρός τόν Θεόν. Θυσίαν κατά μίμησιν τοῦ δικαίου
Ἂβελ καί ὄχι κατ’ αὐτήν τοῦ κατακριθέντος Κάϊν. Θυσίαν αἰνέσεως, κατά τἠν τάξιν τῆς
Ἐκκλησίας καί τάς παραδόσεις τῶν Ἁγίων Πατέρων.

Ὀρθοδόξως σήμερον ὑμνοῦμεν τόν Θεόν καί δοξάζομεν Αὐτόν διά τἠν μεγίστην δω-
ρεάν πρός τἠν ἀνθρωπότητα. Διότι ἀνέτειλεν ἐν Βηθλεέμ ὁ Ἥλιος τῆς Δικαιοσύνης, καί
διέλυσε τά σκότη τῆς πλάνης. Διά τοῦτο καί ὁ πραναφερθείς Θεολόγος Γρηγόριος εἰς
τἠν αὐτἠν ὁμιλίαν ἀναφέρει: «Πάλιν τό σκότος λύεται, πάλιν τό φῶς ὑφίσταται. Πάλιν
Αἴγυπτος σκότῳ κολάζεται, πάλιν Ἰσραήλ στύλῳ φωτίζεται. Ὁ λαός ὁ καθήμενος ἐν σκό-
τει τῆς ἀγνοίας, ἰδέτω φῶς μέγα τῆς ἐπιγνώσεως». Ὅπως εἰς τἠν ἀρχήν τῆς δημιουργίας
τοῦ ὁρατοῦ κόσμου ἐγένετο φῶς καί διελύθησαν τά σκότη, ὁμοίως καί στἠν ἀρχήν τῆς
ἀναδημιουργίας ἡμῶν, ἀνέτειλεν ἐπί γῆς τό φῶς τοῦ κόσμου, ὁ Χριστός, ἵνα διαλύσῃ τά
σκότη τῆς ἀγνοίας καί τῆς πλάνης. Τό σκότος τῆς εἰδωλολατρείας ὑποχωρεῖ, ἡ σκιά τοῦ
νόμου παρέρχεται καί δίδουν τἠν θέσιν των εἰς τό φῶς τῆς ἀληθείας.

Μέγα τό μυστήριον τῆς τοῦ Θεοῦ Λόγου ἐνανθρωπίσεως καί ἀκατανόητον εἰς τούς
ἀνθρώπους. Θεολογεῖ ὁ Μέγας Γρηγόριος: Μεγίστην ἀνάγκην εἶχε ἡ ἀνθρωπότης, με-
γίστην καί βοήθειαν ἔλαβε παρά Θεοῦ. Ὁ Λόγος τοῦ Θεοῦ, ὁ προαιώνιος, ὁ ἀόρατος,
ὁ ἀπερίληπτος, ὁ ἀσώματος, ἡ ἀρχή ἐκ τῆς ἀρχῆς, τό φῶς τό ἐκ φωτός, ἡ πηγή τῆς ζωῆς
καί τῆς ἀθανασίας, εἰσέρχεται εἰς τἠν ἰδίαν τἠν εἰκόνα Αὐτοῦ. Ἐνδύεται μέ σάρκα ἀφ’
ἑνός, διά νά θεραπεύσῃ τήν σάρκα μας καί μέ νοεράν ψυχήν ἀφ’ ἑτέρου, χάριν τῆς ἀσθε-
νούσης ψυχῆς ἡμῶν, ἀνακαθαίρων τό ὅμοιον μέ τό ὅμοιον. Καί γίνεται κατά πάντα τέ-
λειος ἄνθρωπος, δίχως τἠν ἁμαρτίαν. Διότι ἡ ἁμαρτία δεν ἀνήκει εἰς τἠν φύσιν τοῦ
ἀνθρώπου, ἀλλά εἶναι νόσος προσβάλλουσα τἠν ἀνθρωπίνην φύσιν. Ἐγεννήθη ἐκ Παρ-
θένου, τἠν ὁποία προηγουμένως εἶχε προκαθάρει τό Ἅγιον Πνεῦμα κατά τἠν ψυχήν καί
τό σῶμα. Διότι ἔπρεπε καί ἡ γέννησις νά τιμηθῇ καί ἡ Παρθενία νά προτιμηθῇ. Παρέ-
μεινε δέ Θεός καί μετά τἠν πρόσληψιν τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, τήν ὁποίαν καί ἐθέω-
σεν. Τί παράδοξον γεγονός! Ὁ ἄκτιστος κτίζεται καί ὁ ἀχώρητος χωρεῖται, μέσω τῆς
νοερᾶς ψυχῆς τἠν ὁποίαν προσέλαβε καί ἡ ὁποία μεσολαβεῖ μεταξύ τῆς ἀΰλου Θεότη-



τος καί τῆς παχύτητος τῆς σαρκός. Ὄντως θαῦμα μέγα καί μυστήριον ἀκατανόητον εἰς
ὅσους ἐπιχειροῦν νά τό ἐρευνήσουν διά τῆς ἀνθρωπίνης διανοίας: «Ἐσφράγισται τοῖς
ἐρευνῶσι, πεφανέρωται δέ τά θαύματα τοῖς προσκυνοῦσιν ἐν πίστει τό μυστήριον». Ἂς
προσέλθωμεν, λοιπόν ὡς οἱ μάγοι καί ἂς προσκυνήσωμεν τό μέγα μυστήριον τῆς σω-
τηρίας ἡμῶν, κλίνοντες γόνυ εὐλαβικῶς.

Ἂς καταστήσωμεν ἑαυτούς κοινωνούς τῆς σωτηρίας τἠν ὁποίαν παρέχει ὁ Ἐναν-
θρωπίσας εἰς ὅσους πιστεύουν εἰς Αὐτόν καί τηροῦν τάς ἐντολάς Του. Καί αὐτοί -δυ-
στυχῶς- εἶναι ὀλίγοι. Ἀκόμη καί εἰς τἠν φαινομενικῶς Ὀρθόδοξον Χριστιανικήν Ἑλλά-
δα μας, τό κακόν κυριαρχεῖ. Ἐνῶ τυπικῶς ἡ πλειονότης τοῦ λαοῦ ἑορτάζει τά Χριστού-
γεννα, ὁ ἑορτασμός εἶναι -ὡς ἐπί τό πλεῖστον- ἐπιφανειακός καί τυπικός. Καί τό χείρι-
στον ὅλων εἶναι ὅτι ἡ Πατρίς ἡμῶν δέν ἀκολουθεῖ τό παράδειγμα τῶν μάγων, ἀλλά τό
τοῦ Ἡρώδου. Διότι ἡ μικρά Ἑλλάς κατέχει τά πρωτεῖα εἰς τἠν βρεφοκτονίαν διά τῶν
ἐκτρώσεων, ἐρχομένη πρώτη -κατ’ ἀναλογίαν τοῦ πληθυσμοῦ της- εἰς τἠν Εὐρώπην
καί τρίτη παγκοσμίως. Τό Ἑλληνικόν Κράτος ἐπιδοτεῖ τήν ἐμβρυοκτονίαν καλύπτον
πλήρως τά ἔξοδα ἀπό τά - ἑτοιμόρροπα οἰκονομικῶς- ἀσφαλιστικά ταμεῖα. Καί ταῦτα
πάντα εἰς μίαν ζοφεράν συγκυρίαν κατά τἠν ὁποίαν ἡ οἰκονομική κρίσις μαστίζει τούς
πάντας καί γίνονται περικοπαί ἐξόδων, μειώσεις μισθῶν καί συντάξεων, ἀλλά αἱ δαπά-
ναι διά τάς ἐκτρώσεις μένουν εἰς τό ἀκέραιον. Τοιουτοτρόπως ἡ Ἑλλάς παραδίδεται εἰς
τήν πληθυσμιακήν γήρανσιν, μέ τόν ἐνεργόν ἑλληνικόν πληθυσμόν νά μειοῦται καί τά
συνεπακόλουθα ἐθνικά καί οἰκονομικά προβλήματα νά αὐξάνουν.

Ἂς δεηθῶμεν θερμῶς πρός τόν Κύριον, διά νά φωτίσῃ ἅπαντας, κυβερνῶντας καί κυ-
βερνωμένους ὥστε νά κατανοήσουν τό μέγεθος τοῦ ἐγκλήματος καί νά πράξῃ ἕκαστος τό
καθῆκον του ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ. Ἂς στραφῶμεν πρός τόν Θεόν, ὅπως τό ἄνθος τοῦ ἠλιο-
τροπίου πρός τόν ἥλιον καί ὅπως ἡ βελόνη τῆς μαγνητικῆς πυξίδος πρός τόν Βορράν.
Ἐκεῖνος εἶναι ἡ πηγή τοῦ φωτισμοῦ καί τῆς ἐνδυναμώσεως ὅλων τῶν πιστῶν δούλων Του.

Ὅθεν, προσεπιδαψιλεύοντες πᾶσιν ὑμῖν τάς εὐχάς καί εὐλογίας τῆς Ἱερᾶς ἡμῶν Συ-
νόδου, εὐχόμεθα ὅπως ὁ ἐν σπηλαίῳ γεννηθείς καί ἐν φάτνῃ ἀνακλιθείς Βασιλεύς τῆς
δόξης Χριστός ὁ Θεός ἡμῶν, δωρίσῃ εἰς ὑμᾶς ἅπαντας ὑπομονήν, θάρρος, ἐλπίδα, ὑγεί-
αν τἠν κατ’ ἄμφῳ καί εἰρηνικόν τό νέον ἔτος 2011.

Ἐν ἔτει σωτηρίῳ ´ΒΙ´ τῇ 16ῃ/29ῃ Δεκεμβρίου

Η ΙΕΡΑ ΣΥΝΟΔΟΣ

Ὁ Ἀρχιεπίσκοπος Τά Μέλη
† Ὁ Ἀθηνῶν ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ † Ὁ Ἀττικῆς καί Διαυλείας ΑΚΑΚΙΟΣ

† Ὁ Θεσσαλονίκης καί Δημητριάδος ΜΑΞΙΜΟΣ
† Ὁ Λαρίσης καί Πλαταμῶνος ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ

† Ὁ Εὐρίπου καί Εὐβοίας ΙΟΥΣΤΙΝΟΣ
† Ὁ Ἀμερικῆς ΠΑΥΛΟΣ

† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος ΓΕΡΟΝΤΙΟΣ
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ

† Ὁ Χριστιανουπόλεως ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ
† Ὁ Μαραθῶνος ΦΩΤΙΟΣ

† Ὁ Βρεσθένης ΘΕΟΔΟΣΙΟΣ

�



�

«Οὔκ ἐστιν οὖν, Κύριε, τοῖς δούλοις
σου θάνατος, ἐκδημούντων ἡμῶν ἀπό
τοῦ σώματος καί πρός σέ τόν Θεόν ἐνδη-
μούντων, ἀλλά μετάστασις, ἀπό τῶν λυ-
πηροτέρων ἐπί τά χρηστότερα καί θυ-
μηδεστέρα καί ἀνάπαυσις καί χαρά»
(Εὐχή Γ´ Γονυκλισίας τῆς Πεντη-
κοστῆς).

Τ
ήν Κυριακή, 6η τοῦ μηνός Σε-
πτεμβρίου (τρέχοντος ἔτους),
ὀλίγη ὥρα μετά τήν ἀπόλυση

τῆς Θείας Εὐχαριστίας, ὁ Πρωθιεράρχης
τῶν ΓΟΧ, Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν καί
πάσης Ἑλλάδος, Χρυσόστομος ὁ Β΄, πλήρης ἡμερῶν,
ἀπεξεδύθη τό σάρκινο χοϊκό του περίβλημα, ἐγκα-
τέλειψε τήν ματαίαν τῶν ἐγκοσμίων σκηνήν, μετέστη
τῶν ἐπιγείων καί ἐπικήρων καί ἐπορεύθη εἰς τήν
χῶραν τῆς Αἰωνιότητος, «ἔνθα ἦχος καθαρός».

Ἡ ἀπώλεια ἑνός Ἱεράρχου, τοῦ πνευματικοῦ δια-
μετρήματος τοῦ Μακαριστοῦ Ἀρχιεπισκόπου Ἀθη-
νῶν Χρυσοστόμου Β´, αἰτιολογεῖ νομίζουμε, τήν
κατά τό ἀνθρώπινο, λύπη καί ὀδύνη, ἕνεκα τοῦ
ἀπορφανισμοῦ τῆς Ἐκκλησίας, ὡς εἶναι φυσικό.

Βεβαίως, ὁ φιλάνθρωπος Θεός, ὁ ὁποῖος, κατά
τόν Μέγα, Οὐρανοφάντορα Βασίλειο, «συμμέτρους
ταῖς θλίψεσι τάς παρακλήσεις συνάπτει» παρεῖχε εἰς
ὅλους το ἀντίδοτο τῆς λύπης, καθότι, ὅπως γνωρί-
ζουμε ἡ Χάρις τοῦ Παρακλήτου, διά τῆς τιμίας ψή-
φου τῶν Ἱεραρχῶν τῆς Ἐκκλησίας μας, ἀνέδειξε
ἐπάξιον διάδοχον τοῦ μακαριστοῦ Πρωθιεράρχου
μας, τόν Σεβασμιώτατο Μητροπολίτη Ἀχαΐας, νῦν
δέ, Μακαριώτατο Ἀρχιεπίσκοπο Ἀθηνῶν κ.κ. ΚΑΛ-
ΛΙΝΙΚΟ. Εἰς αὐτόν, εὐχόμεθα υἱϊκῶς καί ταπεινῶς
λαμπρά καί ἀγλαόκαρπον ποιμαντορίαν, ἐπ’ ἀγαθῷ
τῆς Ἐκκλησίας.

Περί τοῦ ἀοιδίμου Ἀρχιεπισκόπου κυροῦ Χρυσο-
στόμου πιστεύουμε ὅτι θά κατατεθοῦν πολλά, στό
ἐπίπεδο τοῦ γραπτοῦ καί προφορικοῦ λόγου, τά
ὁποῖα θά ἐξαίρουν τήν πολυεπίπεδη προσωπικότητά
του, ἐπαρκῶς. Ἐζητήθη καί ἀπό τήν ἐλαχιστότητά

μου κάτι νά καταθέσω καί εὐχαρίστως
τό πράττω.

Θά ἀναφερθῶ στήν προσωπική
μου ἐμπειρία ἀπό τήν πρώτη ἐπικοι-
νωνία μου μέ τόν μακαριστό Ἀρχιεπί-
σκοπο, ἀμέσως μετά τήν ἀνάδειξή του
(1986) ἀλλά καί στήν τελευταία, ἡ
ὁποία ἔλαβε χώρα τόν τελευταῖο και-
ρό, πρό τῆς εἰς Κύριον ἐκδημίας του.
Θά ἀναφερθῶ σέ γεγονότα καί πράγ-
ματα ὄχι πρός ἔπαινον κενόν του με-
ταστάντος, ὁ ὁποῖος τώρα δέν τόν
ἔχει ἀνάγκη, ἀλλά πρός κοινή, ψυχι-
κή ὠφέλεια ἀπό τήν ἐξαγωγή χρησί-

μων συμπερασμάτων. Ἄλλωστε, ὑπάρχει καί ὁ κατά
Θεόν καλός καί εὐλογημένος ἔπαινος, τόν ὁποῖο
εἶχε κατά νοῦ, ὁ ἀετός τῆς Θεολογίας, ὁ Ἅγιος Γρη-
γόριος, ὅταν ἔγραφε: «Ὁ ἔπαινος ζήλου πρόξενος.
Zῆλος δέ, ἀρετῆς. Ἀρετή δέ, μακαριότητος…» (βλ.
Ἁγ. Γρηγορίου Θεολόγου Ἔργα, ΕΠΕ, 3, 250)

Τόν ἀοίδιμο Ἀρχιεπίσκοπο Χρυσόστομο, τόν
γνώρισα τήν ἡμέρα τῆς ἐνθρονίσεώς του, στόν Ἱερό
Ναό Κοιμήσεως Θεοτόκου Τσακοῦ ὅπου ἐφημε-
ρεύει ὁ δραστηριότατος Ἀρχιμανδρίτης π. Εὐθύμιος
Μπαρδάκας, ὡς γνωστόν.

Εἶχα παραστεῖ στήν τελετή ἐνθρονίσεως τοῦ
Ἀρχιεπισκόπου, ἀφοῦ ἔλαβα πρός τοῦτο ἄδεια ἀπό
τόν στρατό, ὅπου ὑπηρετοῦσα τήν πατρίδα στήν
πόλη τῆς Κοζάνης. Ὡστόσο, εἶχε προηγηθεῖ μιά ἐπι-
στολή μου πρός τόν νεοεκλεγέντα Πρωθιεράρχη,
στήν ὁποία τοῦ ἐξέφραζα τά υἱϊκά μου συγχαρητή-
ρια γιά τήν ἀνάδειξή του στόν Ἀρχιεπισκοπικό θρό-
νο τῶν Ἀθηνῶν.

Ἐνθυμοῦμαι δέ, ὅτι τή συγκεκριμένη, νεανική,
αὐθόρμητη καί ἐνθουσιώδη ἐπιστολή, ὁ Ἀρχιεπί-
σκοπος εἶδε μέ μεγάλη εὐαρέσκεια, ὅπως ὁ ἴδιος τό
ἐξέφρασε σέ πολλούς κληρικούς καί λαϊκούς. Τήν
χαρακτήρισε δέ «περισπούδαστον ἐπιστολήν».

Μετά τήν ἐνθρόνιση τοῦ Ἀρχιεπισκόπου, εἶχα
τήν εὐκαιρία γιά ἀρκετά χρόνια, ὅταν μποροῦσα νά
τόν συναντῶ σέ πανηγύρεις ναῶν, ἑορτές κτλ καί

ΠΡΩΤΕΣ ΚΑΙ ΕΣΧΑΤΕΣ ΕΜΠΕΙΡΙΕΣ
ΑΠΟ ΤΟΝ ΜΑΚΑΡΙΣΤΟ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟ ΑΘΗΝΩΝ

ΚΥΡΟ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟ
Ὑπό π. Νικηφόρου Νάσσου



�

νά συζητῶ μαζί του, πολλά θέματα, ἐκκλησιαστικά,
πνευματικά κτλ. Ἔτσι εἶχε ἀναπτυχθεῖ μεταξύ μας
μιά κοινωνία ἀγάπης, τῆς ὁποίας πιστοποίησιν
ἀποτελεῖ ἡ ἔκθυμη προτροπή του γιά τήν εἴσοδό
μου στήν Ἱερωσύνη, ὅπερ καί ἐγένετο τό ἔτος 1990,
πρό 20 ἐτῶν.

Ὡς κληρικός πλέον εἶχα ἐντονότερη ἐπικοινω-
νία μαζί του, ἀφοῦ ἐνισχύθηκε ἡ ἀγάπη καί ὁ σεβα-
σμός μου πρός τόν Ἀρχιεπίσκοπο. Ἀλλά καί ἐκεῖνος
ποικιλοτρόπως ἐξεδήλωνε τήν πατρική του ἀγάπη
πρός ἐμένα καί θυμᾶμαι χαρακτηριστικά ὅτι κατά
διαστήματα μου τηλεφωνοῦσε καί μοῦ παρεῖχε πο-
λύτιμες συμβουλές. Εἶναι γεγονός ὅτι μποροῦσε
ἄνετα ὁ μακαριστός, παρόλη τή σοβαρότητα τοῦ
ὕφους του, νά συνεργάζεται μέ τούς ἱερεῖς καί νά
τούς ἐμπνέει τήν ἀγάπη πρός τήν Ἐκκλησία καί τόν
ἱερό ἀγώνα μας. Ἦταν ἄνθρωπος σταθερότητος.
Δέν ἦταν τή μιά στιγμή γλυκύς καί τήν ἄλλη ὀξύς,
τή μιά πράος καί τήν ἄλλη ὀργίλος, ἀλλά πάντοτε
εὐθύς, σταθερός, λογικός, ἀντικειμενικός, πατρι-
κός. Γιά τόν λόγο αὐτό, τόν ἔβλεπα ὡς πρότυπο
Ἐπισκόπου, ὁ ὁποῖος προσπαθεῖ νά ἐφαρμόσει τό
Γραφικόν: «Τό ἀπολωλός ζητήσω καί τό πλανώμε-
νον ἐπιστρέψω καί τό συντετριμμένον καταδήσω καί
τό ἐκλεῖπον ἐνισχύσω» (Ἰεζεκιήλ, 34, 16).

Δέν προκαλοῦσε φόβο, ἀλλά ἐνέπνεε σεβασμό.
Δέν ἤθελε νά «κάνει τόν δεσπότη» ἀλλά νά φανε-
ρώνει τόν Ἐπίσκοπο. Δέν ἐπιθυμοῦσε νά εἶναι «τύ-
πος Χριστοῦ» μόνο κατ’ ὄνομα, ἀλλά καί κατά τό
φρόνημα. Ὅλα αὐτά, περισσότερο ἀπό τήν ταπει-
νότητά μου, τά γνωρίζουν οἱ ἱερεῖς τῶν Ἀθηνῶν,
κυρίως οἱ νέοι Ἐπίσκοποι της Ἐκκλησίας μας, οἱ
ὁποῖοι καί τόν ἔζησαν ἀπό κοντά.

Ὁ Μακαριστός Πρωθιεράρχης χαιρόταν νά βλέ-
πει νέους κληρικούς νά πλαισιώνουν τό Ἱερό Θυ-
σιαστήριο, διότι: «Εἶναι τό μέλλον τῆς Ἐκκλησίας
οἱ νέοι ἱερεῖς» ὅπως χαρακτηριστικά ἔλεγε. Καί οἱ
παραινέσεις του: Σοφές, συνετές, πνευματικές.

Ἐνθυμοῦμαι χαρακτηριστικά, σέ μιά συνάντησή
μας τόν Ὀκτώβριο τοῦ 1996 στήν Ἱερά Μονή του,
τίς πολύτιμες συμβουλές του σχετικά μέ τήν ἁγία
Ἱερωσύνη καί κυρίως μέ τήν ὅσο τό δυνατόν εὐλα-
βική προσέγγιση καί τέλεση τοῦ παμμεγίστου μυ-
στηρίου τῆς φρικωδεστάτης θυσίας τοῦ Ἰησοῦ Χρι-
στοῦ, τῆς Θείας Εὐχαριστίας, ἡ ὁποία κατά τόν
Ἅγιο Ἰωάννη τόν Χρυσόστομο εἶναι «Σύνοδος οὐρα-
νοῦ καί γῆς», κοινωνία καί ἕνωσις ἐπουρανίων καί
ἐπιγείων, κεκοιμημένων καί ζώντων.

Μοῦ μιλοῦσε μέ μέθεξη ψυχῆς καί καρδιᾶς, πα-
ρουσιάζοντάς μου ταυτόχρονα καί παραδείγματα
παλαιῶν εὐλαβῶν λειτουργῶν, τούς ὁποίους ὁ ἴδιος
εἶχε ζήσει (ἀνέφερε καί τό ὄνομα τοῦ Μακαριστοῦ
Ἐπισκόπου Καλλίστου Κορινθίας) πρός ἐπίρρωσιν
τῶν λεγομένων του.

Καί ὅλα αὐτά, τά ὁποῖα ἔλεγε περί τῆς Θείας
Εὐχαριστίας καί τῶν λειτουργῶν του Ὑψίστου, δέν
ἦταν λόγια κενά, ἀλλά ἀποτελοῦσαν γιά αὐτόν
ἐμπειρίες προσωπικές, πραγματικές, ὑπαρξιακές.
Ὅλοι γνωρίζουμε, ἄλλωστε καί ἐνθυμούμεθα, πόσο
ἱεροπρεπής ὑπῆρξε ὁ ἴδιος ὡς λειτουργός, πόσο
ἐντυπωσιακός ὡς ψάλτης μέ τήν κρυστάλλινη φω-
νή του, πόσο προπάντων διαυγής καί ὄντως ἀπα-
ράμιλλος κατά τήν ἐκφορά τῶν λειτουργικῶν
εὐχῶν, ἐκφωνήσεων, προφητειῶν καί ἄλλων ἐκκλη-
σιαστικῶν ἀναγνωσμάτων. Καί τό κήρυγμά του
ἦταν μεστό, χριστολογικό, πνευματικό, ἀγωνιστι-
κό. Ὅλα αὐτά ἀπολάμβανα ἐγώ καί ἄλλοι πολλοί
ἀπό τόν Ἀρχιεπίσκοπο Χρυσόστομο.

Τά θλιβερά γεγονότα τοῦ χωρισμοῦ τό 1998 (συ-
νηθισμένα δυστυχῶς στούς κόλπους τῶν ΓΟΧ) ἕως
τό τρέχον ἔτος, μοῦ εἶχαν στερήσει κάθε ἐπικοινω-
νία μέ τόν ἀοίδιμο Προκαθήμενο. Ἡ πρό ὀλίγων
μηνῶν ἐπανένταξή μου (προσχώρηση τῆς ἐνορίας
μου) στήν Ἱερά Σύνοδο, ὑπό τόν Μακαριστό Ἀρχιε-
πίσκοπο Χρυσόστομο, ἀπετέλεσε τήν τελευταία
μου περί αὐτοῦ ἐμπειρία, ἡ ὁποία εἶναι ὄντως καί
στή διήγησή της συγκινητική.

Ἡ πρώτη ἐπαφή μετά 12 ἔτη μέ τόν Ἀρχιεπίσκο-
πο, ἔλαβε χώρα στίς 2 Μαΐου (ἑορτή ἀνακομιδῆς
τῶν ἱερῶν λειψάνων τοῦ Μ. Ἀθανασίου), ὅταν τόν
ἐπισκέφθηκα, συνοδευόμενος ἀπό τόν ἐξαίρετο
παιδαγωγό-θεολόγο καί ἐκλεκτό φίλο κ. Ζήση
Τσιότρα, στήν Ἱερά Μονή του, στά Μέγαρα.

Ἐδῶ θά ἔλεγα μέ ἁπλότητα φραστική ὅτι ὁ
Ἀρχιεπίσκοπος στήν ἀρχή τῆς συζητήσεως ἔκανε
ὅ,τι ἀκριβῶς κάνει ὁ παππούς στά ἐγγόνια του, πού
τά μαλώνει, λίγο αὐστηρά, λίγο παιδαγωγικά, ἀλλά
σίγουρα πατρικά καί καρδιακά. Ἀξιοσημείωτη
ὡστόσο καί ἁγιομίμητη ὑπῆρξε ἡ ἀνεξικακία τοῦ
πρεσβύτου Ἱεράρχου πρός τήν ταπεινότητά μου, γιά
κάποια σκληρή κριτική τήν ὁποία εἶχα ἀσκήσει
πρός αὐτόν κατά τό παρελθόν (ὅπως καί ἄλλοι)
σχετικά μέ ἐκκλησιαστικά ζητήματα.

Ἐλεύθερα καί ἀβίαστα, προθυμότατα καί πατρι-
κότατα μοῦ παρεῖχε τή συγχώρηση εὐθύς ἀμέσως,
ὡς καλός ποιμήν πού γνωρίζει νά αἴρεται ὑπεράνω



�

προσωπικῶν κινήτρων, παθῶν κλπ. Καί ἀρχίσαμε
νά συζητοῦμε τά τῆς ἐντάξεώς μου στή Σύνοδο.

Ἀπέραντη πατρική ἀγάπη καί ἐπισκοπική εὐαι-
σθησία ἐξέφρασε ὁ μεταστᾶς Πρωθιεράρχης κυρός
Χρυσόστομος κατά τή συνεδρία τῆς Ἱερᾶς Συνόδου
τήν 2αν/15ην-7-2010, ὅπου ἔλαβε χώρα ἡ προσχώ-
ρησή μου στήν ὑπ’ αὐτόν Ἱερά Σύνοδο, πρᾶγμα πού
ἔδειξε ἀπό τήν πρώτη στιγμή πόσο ἐπιθυμοῦσε.

Μετά τή λήξη τῆς ὅλης διαδικασίας, ἀφοῦ μέ
ἠσπάσθη μέ ἀγάπη καί ἐγώ ἔλαβα τήν εὐχή του, εὐ-
χαρίστησα ὅλους, Ἀρχιεπίσκοπο καί λοιπούς Ἀρχιε-
ρεῖς, ἔμπλεως χαρᾶς, ξεκίνησα πρός ἀναχώρησιν.

Ὅμως, ὀδεύοντας πρός τήν πόρτα, ἄκουσα μιά
φωνή, τήν βαρειά καί ἡγεμονική καί ἀριστοκρατική
φωνή τοῦ Ἀρχιεπισκόπου νά μέ καλεῖ πίσω μέ αὐτά
τά λόγια «Ἐ, ποῦ πᾶς; Φεύγεις ἔτσι; Δέν θά μᾶς ψάλ-
λεις κάτι; Πρέπει νά μᾶς ψάλλεις καί μετά νά φύγεις».

Εὐγενῶς προσπάθησα νά τό ἀποφύγω. Ἀλλά καί
ἐκεῖνος εὐγενῶς ἐπέμενε καί πρό τῆς ἀρχιερατικῆς
συστάσεως ἀλλά κυρίως πρό τῆς ἐκδηλούμενης
ἀγάπης του πρός τήν γλυκύτατή μας Ἐκκλησιαστι-
κή μουσική, ἐπέστρεψα καί ἔψαλα ἐνώπιων πάντων
το «Ἄξιόν ἐστι» τοῦ Χατζηαθανασίου (ἦχος Α’) καί
ὁ Ἀρχιεπίσκοπος μέ συνόδευε, ἰσοκρατώντας μέ
ἀκρίβεια καί ὀρθότητα. Ἀποκατάστασις ἱερέως με-
τά… μουσικῆς.

Μετά ἀπό 20 περίπου ἡμέρες ἀπό ἐκείνη τήν τό-
σο ζεστή ἡμέρα, πέραν τῶν τηλεφωνικῶν ἐπικοι-
νωνιῶν, ἤθελα καί πάλι νά ἐπικοινωνήσω διά ζώ-
σης μέ τόν Ἀρχιεπίσκοπο καί αὐτό συνιστᾶ ἔκφρα-
σιν εὐγνωμοσύνης καί ἀγάπης υἱϊκῆς. Ἦταν ἡ τε-
λευταία ἐμπειρία… Τόν ἐπισκέφθηκα στήν Ἱερά
Μονή του, ἀπογευματινή ὥρα. Τό βράδυ διανυκτέ-
ρευσα ἐκεῖ. Συζητήσαμε ἀρκετά, γιά τήν Ἐκκλησία,
γιά τό Ἅγιον Ὅρος καί γιά ἄλλα πολλά. Στή συνέ-
χεια ὅδευσα στήν αὐλή μέ ἕνα βιβλίο γιά μελέτη,
ἐκεῖ στά ὡραῖα καθίσματα τῆς μονῆς.

Μετά ἀπό λίγο, εἶδα τόν πολυσέβαστο γέροντα
Ἱεράρχη, νά κινεῖται στόν αὐλόγυρο μέ τό εἰδικό χει-
ροκίνητο ὄχημα (καρότσι), διότι οἱ ἀποστάσεις ἐντός
τῆς μονῆς ἦταν μεγάλες πλέον γιά τήν ἡλικία καί τά
προβλήματα τῆς ὑγείας του. Ἔτρεξα ἀμέσως πρός τό
μέρος του. Συζητήσαμε καί πάλι γιά λίγο. Σέ μιά
στιγμή μάλιστα ἀστειεύθηκε, ὅταν τοῦ εἶπα αὐθόρ-
μητα: «Ἄχ, καί νά μπορούσατε νά ἔρθετε μιά Κυριακή
στό Βόλο, στήν ἐνορία, τί καλά θά ἦταν!...». Ἡ ἀπάν-
τησή του: «Μέ αὐτό τό καρότσι θά ’ρθῶ;». Γελάσαμε
ἀμφότεροι. Τέλος ἔλαβα καί πάλι τήν εὐχή του καί

χωρίσαμε. Εἶχε παρέλθει πλέον ἡ ὥρα: «Ἡ ἡμέρα κέ-
κλικε»… «Ὁ ἥλιος ἔγνω τήν δύσιν αὐτοῦ».

Οὔτε κἄν ὑποψία ὅμως, οὔτε κἄν ψιλός λογι-
σμός δέν πέρασε ἀπό τήν πτωχοτάτη μου καί ἁμαρ-
τωλό διάνοια ὅτι σέ 30 ἡμέρες, θά ἔδυε καί ὁ πνευ-
ματικός ἥλιος τῆς Ἱερᾶς Συνόδου μας, ὁ Ἀρχιεπί-
σκοπος Χρυσόστομος…

Πολλοί μοῦ εἶπαν «π. Νικηφόρε, νά χαίρεσαι γιά
τό γεγονός ὅτι εἶσαι ὁ τελευταῖος κληρικός, προσλη-
φθεῖς καί ἀποκατασταθεῖς διά χειρῶν τοῦ Μακαρι-
στοῦ Ἀρχιεπισκόπου Χρυσοστόμου. Λές καί σέ περί-
μενε…». Καί αὐθόρμητα μοῦ ἔρχεται στό νοῦ, αὐτό
τό τόσο παρηγορητικό ἀλλά καί θεολογικό χωρίο
τοῦ μεγάλου θεολόγου καί φιλοσόφου πατρός,
Ἁγίου Γρηγορίου Νύσσης: «Οὐδέν ἐν τῷ κόσμῳ
ἀθεεῖ ἐστι, πάντα δέ, τῆς θείας ἐξῆπτε βουλήσεως».

Ὄντως, «οὐδέν ἀθεεῖ». Τίποτε δέ γίνεται χωρίς
τό θέλημα τοῦ Θεοῦ. Εἴθε καί ἡ πολυπόθητη ἑνό-
τητα τῶν ὑγιῶν δυνάμεων στήν Ἐκκλησία νά ἐπι-
τευχθῆ. Αὐτές ἦταν οἱ ὡραῖες ἐμπειρίες μου ἀπό τόν
μακαριστό Ἀρχιεπίσκοπο κυρό Χρυσόστομο, πρῶ-
τες καί ἔσχατες. Τόν ἐνθυμοῦμαι καθημερινῶς καί
τόν μνημονεύω ἀνελλιπῶς…

Μή ἔχοντας κάτι ἄλλο νά προσθέσω, κλείνον-
τας τήν ταπεινή αὐτή καί πενιχρή ἀναφορά, ἔρχεται
στό νοῦ μου ἕνα καταπληκτικό χωρίο ἀπό τό τε-
λευταῖο βιβλίο τῆς Καινῆς Διαθήκης, τήν Ἱερά Ἀπο-
κάλυψη. Τό πνεῦμα τοῦ Θεοῦ, στό Β´ κεφάλαιο τοῦ
ἐν λόγῳ προφητικοῦ βιβλίου, περιγράφοντας τά
θεία, ὑπέρκαλλα, οὐράνια βραβεῖα, τά ὁποῖα θά πα-
ράσχει ὁ ἀγωνοθέτης Κύριος στούς νικητές τοῦ
πνευματικοῦ ἀγῶνος κατά τῆς ἁμαρτίας, μεταξύ
τῶν ἄλλων λέγει: «Ὁ ἔχων οὖς ἀκούσατω τί τό
πνεῦμα λέγει ταῖς Ἐκκλησίαις. Ὁ νικῶν οὐ μή ἀδι-
κηθῆ ἐκ τοῦ θανάτου τοῦ δευτέρου» (Ἀπ. 2,11).

Ὁ νικητής στούς πνευματικούς ἀγῶνες, δέν θά
ἀδικηθεῖ ἀπό τόν πνευματικό καί αἰώνιο θάνατο,
πού σάν δεύτερος, ἀλλά ἀσυγκρίτως φοβερώτερος,
μετά τόν σωματικό, περιμένει ὅποιον δέν μετανοή-
σει στή ζωή αὐτή.

Εὔχομαι ταπεινῶς, ὁ ἐλάχιστος πάντων πρεσβύ-
τερος, τήν αἰωνία ἀνάπαυση τοῦ μακαριστοῦ Ἀρ-
χιεπισκόπου κυροῦ Χρυσοστόμου. Εὔχομαι ὅπως
«μή ἀδικηθῆ ἐκ τοῦ θανάτου τοῦ δευτέρου» ἀλλά νά
τόν κατατάξη ὁ Κύριος «ἐν σκηναῖς δικαίων», «ὅπου
το φῶς τῆς Ζωῆς».
Τοῦ ἀοιδίμου Ἀρχιεπισκόπου κυροῦ Χρυσοστόμου,

ΑΙΩΝΙΑ Η ΜΝΗΜΗ.



8

Τ
ήν ἀνείπωτη φρίκη τοῦ τουρκικοῦ ζυγοῦ
περιέγραψε μέ τόν πιό γλαφυρό τρόπο καί
ὁ μεγάλος διδάχος τῆς τουρκοκρατίας

Ἠλίας Μηνιάτης, ἐπίσκοπος Κερνίκης καί Κα-
λαβρύτων, ὁ ὁποῖος πέθανε τό 1714 σέ ἡλικία μόλις
45 ἐτῶν. Τό 1716 κυκλοφόρησαν γιά πρώτη φορά οἱ
περίφημες Διδαχές του σέ μιά ὑπέροχη δημοτική
γλώσσα, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν λαμπρό παράδειγμα
τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ρητορικοῦ λόγου, ὅπως ὅλοι οἱ
ἱστορικοί τῆς νεοελληνικῆς λογοτεχνίας μέ πραγμα-
τικό θαυμασμό ἀναγνωρίζουν. Γι’ αὐτό καί εἶχαν
ἀμέσως καταπληκτική ἐπιτυχία καί διάδοση, κάνον-
τας ἀλλεπάλληλες ἐπανεκδόσεις σέ δεκάδες χι-
λιάδες ἀντίτυπα. Ἐκεῖ ὅμως πού εἶχαν γίνει πάρα
πολύ δημοφιλεῖς ἦταν στά μοναστήρια, στίς τράπε-
ζες τῶν ὁποίων διαβάζονταν καί ξαναδιαβάζονταν
συνεχῶς κατά τούς ἑπόμενους δύο αἰῶνες.

Λέει λοιπόν ὁ Μηνιάτης στίς Διδαχές, τά ἑξῆς
ἀποκαλυπτικά γιά τήν «ὀθωμανική διοίκηση»:

«Ἕως πότε, πανακήρατε Κόρη, τό τρισάθλιον
γένος τῶν Ἑλλήνων ἔχει νά εὑρίσκεται εἰς τά δεσμά
μιᾶς ἀνυποφέρτου δουλείας; Ἕως πότε νά τοῦ πατῆ
τόν εὐγενικόν λαιμόν ὁ βάρβαρος Θρᾶξ; [...] Λοιπόν,
εὔσπλαγχνε Μαριάμ, [...] χάρισέ του τήν προτέραν
τιμή. Ἀσήκωσέ το ἀπό τήν κοπρίαν τῆς δουλείας εἰς
τόν θρόνο τοῦ βασιλικοῦ ἀξιώματος. Ἀπό τά δεσμά
εἰς τό σκῆπτρον, ἀπό τήν αἰχμαλωσίαν εἰς τό βασίλει-
ον. Καί ἄν ἐτοῦτες μας οἱ φωνές δέν σέ παρακινοῦσιν
εἰς σπλάγχνοις, ἄς σέ παρακινήσωσιν ἐτοῦτα τά
πικρά δάκρυα, πού μᾶς πέφτουν ἀπό τά μάτια. Ἀλλ’
ἀνίσως καί ἐτοῦτα δέν φτάνουν, ἄς σέ παρακινήσω-
σιν αἱ φωναί των καί οἱ παρακάλεσες τῶν ἁγίων
σου, ὅπου ἀκαταπαύστως φωνάζουσιν ἀπό ὅλα τά
μέρη τῆς τρισαθλίου Ἑλλάδος. [...] Καί δείχνοντάς
σου τήν σκληροτάτην τυραννίδα τῶν ἀθέων Ἀγα-
ρηνῶν ἐλπίζουσιν, ἀπό τήν ἄκραν σου εὐσπλαγχνίαν,
τοῦ ἑλληνικοῦ γένους τήν ἀπολύτρωσιν. [...]
Ἀποδέξου λοιπόν, Παναγία Παρθένε, τά δάκρυά μας,
[...] δῶσε τόσην δύναμιν τοῦ εὐσεβεστάτου ἡμῶν
Δουκός τῶν Ἑνετῶν ἐναντίον τῶν ἀνθρωποκτόνων
καί αἱμοβόρων βαρβάρων, ὥστε νά σβησθῆ τελείως
τό φῶς τοῦ φεγγαρίου».

«Ἀνυπόφερτη δουλεία» καί «σκληρότατη τυ-
ραννίδα» ὑφίστατο τό «γένος τῶν Ἑλλήνων»,
σύμφωνα καί μέ τόν ἐπίσκοπο Ἠλία Μηνιάτη, ἀπό
τούς «ἀνθρωποκτόνους καί αἱμοβόρους βαρβάρους»,
ὅπως ἀποκαλεῖ τούς «πολιτισμένους» καί «ἀνεκτι-
κούς», κατά τά ἄλλα, «Ὀθωμανούς». Καί νά σκεφτεῖ
κανείς ὅτι οἱ παραπάνω ὁλόθερμες προσευχές τοῦ
Μηνιάτη γιά τήν λευτεριά τῆς Ἑλλάδας διαβάστη-
καν ἀπό χιλιάδες χριστιανούς ραγιάδες σ’ ὅλη τήν
αὐτοκρατορία, ἐνῶ ἐκφωνήθηκαν δημόσια πολλές
ἑκατοντάδες φορές στίς τράπεζες τῶν μοναστη-
ριῶν καθ’ ὅλην τήν διάρκεια τῆς τουρκοκρατίας.
Λόγια πού περιγράφουν ὠμά καί ἀπροκάλυπτα ὄχι
μόνον τήν τουρκική κτηνωδία, ἀλλά καί τόν ἀσίγα-
στο πόθο τῶν Ἑλλήνων γιά τή λευτεριά τους. Τόσο
τουρκόφιλη ἦταν τότε ἡ Ἐκκλησία καί οἱ λειτουρ-
γοί της...

Ἡ ἑπόμενη μαρτυρία γιά τό θέμα πού διε-
ρευνᾶμε προέρχεται καί πάλι ἀπό ἕναν πατριάρχη
Ἱεροσολύμων, τόν Χρύσανθο Νοταρᾶ, ὁ ὁποῖος
ὑπῆρξε ὁ πρῶτος Ἕλληνας διαφωτιστής, ἀλλά καί

ΤΟ ΚΡΥΦΟ ΣΧΟΛΕΙΟ
ΚΙ Η ΙΣΤΟΡΙΑ:

• Οἱ πηγές
• Οἱ μαρτυρίες
• Ἡ ἀλήθεια

τοῦ κ. Γεωργίου Κεκαυμένου

«Ὅποιος ἐλέγχει τό παρελθόν, ἐλέγχει τό
μέλλον» (Γεώργιος Ὄργουελ, 1984)

∆ιονυσίου Καλλιάρχου,
τοῦ τιθέντος τήν ψυχήν ὑπέρ

τῶν προβάτων, αἰωνία ἡ µνήµη.

(συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)



9

ἕνας ἀπό τούς πρώτους διαφωτιστές στήν παγ-
κόσμια ἱστορία, ἀφοῦ πέθανε τό 1731, δηλαδή τότε
πού μόλις ξεκινοῦσε τήν δράση του ὁ Βολταῖρος!

Ἡ σχετική ἀναφορά τοῦ πατριάρχη ὑπάρχει σέ
ἕνα ἀπό τά πλέον ἐπίσημα ἔγγραφα του, στό Σιγιλ-
λιῶδες Γράμμα πού ἀπέστειλε τό 1728 στόν ἡγεμόνα
τῆς Μολδοβλαχίας Γρηγοράσκο Γκίκα, μέ τό ὁποῖο
τόν προτρέπει νά ἀνεγείρει στήν ἡγεμονία του
«φροντιστήρια», δηλαδή ἀνώτατες σχολές. Ἐκεῖ,
ἐξαίροντας τήν σπουδαιότητα τῶν σχολείων, πε-
ριγράφει μέ τόν πιό θερμό τρόπο τά ἀγαθά πού
φέρνει στούς ἀνθρώπους ἡ παιδεία καί οἱ ἐπιστῆμες.
Γιά νά δείξει λοιπόν, καί ἐκ τοῦ ἀντιθέτου, ποιά εἶναι
τά ἀποτελέσματα πού ἐπιφέρει ἡ ἔλλειψη τῶν σχο-
λείων, ἀναφέρει μεταξύ πολλῶν ἄλλων καί τά ἑξῆς:

«[Μέ τά “φροντιστήρια” καί τίς ἀκαδημίες πού
εἶχαν παλιά,] Ἀθῆναι καί Ἑλλάς ξύμπασα, ἐπί μέγα
εὐκλείας καί δόξης παρήλασεν. Ἐφ’ ὅσω γάρ ταύτῃ
γυμνάσια περιφανῆ καί ἀκαδημίαι ἤκμαζον, τοσούτῳ
διατεθρυλλημένη [...] ἐτύγχανε, ὡς καί παροιμία
παρ’ Ἕλλησι κεκρατηκέναι, τόν μή Ἕλληνα βάρβα-
ρον ἀποφαίνουσα. Ἐξ ὅτου δέ τούτων ἐστέρηται,
ζυγῷ δουλείας βαρυτάτῳ καί τυραννικοτάτῳ ὑπο-
πετωκυία, [...] δύστηνος καί ἀξία θρήνων ἀπο-
κατέστη».

Ὅσο ἡ Ἀθήνα καί ὅλη ἡ Ἑλλάδα εἶχαν «φρον-
τιστήρια», «γυμνάσια» καί «ἀκαδημίες» εἶχαν φτάσει
σέ μεγάλη δόξα. Ἀλλά ὅταν μπῆκαν κάτω ἀπό τόν
«βαρύτατο» καί «τυραννικότατο» «ζυγό» τῆς «δου-
λείας», ὅλα αὐτά τά ἔχασαν καί ἡ «δυστυχισμένη»
«Ἑλλάδα» κατάντησε ἄξια μόνον γιά «θρήνους»,
λέει ἐδῶ ὁ πατριάρχης Χρύσανθος. Πολύ παράξενη
ἀντίληψη γιά τόν «συνεταιρισμό» τους μέ τούς
Τούρκους εἶχαν ὅλοι αὐτοί οἱ ἀνώτατοι ἀξιωμα-
τοῦχοι τῆς Ἐκκλησίας, μιᾶς καί δέν ἔχαναν εὐκαιρία
νά ἐκφράζονται γιά τούς Ὀθωμανούς συνεταίρους
τους μέ τόν πιό ἀρνητικό καί ὑποτιμητικό τρόπο!

Ἑλλάδα, Ἕλληνες καί Ἐκκλησία

Ἐδῶ ἀκριβῶς πρέπει νά κάνουμε τήν ἑξῆς πα-
ρατήρηση. Ὁ καθηγητής Πασχάλης Κιτρομηλίδης
διατυπώνει τήν θέση πώς στό τέλος τῆς Βυζαν-
τινῆς αὐτοκρατορίας ἄνθρωποι σάν τόν Πλήθωνα
ὑποστήριζαν ὅτι οἱ κάτοικοι τῆς αὐτοκρατορίας
αὐτῆς ἦταν «Ἕλληνες τό γένος». Αὐτές ὅμως οἱ ἀπό-
ψεις, οἱ ὁποῖες μποροῦν νά χαρακτηρισθοῦν ὡς

ἕνας «νεοελληνικός πρωτο-ἐθνικισμός», καταπον-
τίσθηκαν τελείως μέ τήν ἅλωση τῆς Πόλης, τοῦ
Μυστρᾶ καί τῆς Τραπεζοῦντας. Δηλαδή, μέχρι τό
1461 οἱ παραπάνω ἀπόψεις, κατά τόν καθηγητή Κι-
τρομηλίδη, εἶχαν ἐξαφανιστεῖ πλήρως. Καί αὐτό
γιατί «ἡ ὀθωμανική κατάκτηση, ἀποκλείοντας τήν
ἑλληνική κοινωνία ἀπό τήν δυτική ἀναγέννηση, [...]
συνέβαλε στήν ἐπιβολή τῆς παραδοσιακῆς, αὐστηρά
ὀρθόδοξης κοσμοθεωρίας». Καί μέ τό πού ἐπικράτη-
σε ἡ «ὀρθόδοξη κοσμοθεωρία», «ἡ πρώτη ὑποδήλω-
ση μιᾶς νέας ἑλληνικῆς ταυτότητας, προσδιορισμέ-
νης σέ σχέση μέ τόν ἀρχαῖο ἑλληνικό πολιτισμό [...]
ἐξοβελίστηκε πλήρως».

Αὐτός ὁ «νεοελληνικός πρωτο-ἐθνικισμός» εἶχε
διαμορφώσει τίς ἀπόψεις «ἐλάχιστων καί χωρίς
καμία ἐπιρροή διανοουμένων τοῦ ὕστερου Βυζαντίου
πού κατασκεύασαν ἀμήχανα τά πρῶτα ὑποτυπώδη
ἱστορικά στοιχεῖα τῆς ἑλληνικῆς ἐθνικῆς ταυτότητας
ἀπό τόν 15ο αἰώνα, ὡς τούς ἐπιγόνους τούς ἐπα-
ναστάτες τῶν εὐρωπαϊκῶν στοῶν τῶν ἀρχῶν τοῦ
19ου αἰῶνα.[...] Αὐτοί πρῶτοι, ἐνώπιον τοῦ πολιτικοῦ
καί πολιτισμικοῦ ἀδιεξόδου πού δημιουργοῦσε ἡ
ὀθωμανική κατάκτηση, ἀναγκάστηκαν νά στραφοῦν
στήν ἱστορία προκειμένου νά αὐτοπροσδιοριστοῦν».

Χαρακτηριστικό εἶναι τό παράδειγμα τοῦ Νε-
κτάριου Ἱεροσολύμων, τόν ὁποῖον ἐπέλεξε ὁ καθη-
γητής Κιτρομηλίδης νά προβάλει ὡς παραδείγματα
τῆς «ὀρθόδοξης κοσμοθεωρίας». Ἔτσι, σύμφωνα μέ
τόν σεβαστό καθηγητή, ὁ πατριάρχης Νεκτάριος
στό ἔργο του Ἐπιτομή τῆς Ἱεροκοσμικῆς Ἱστορίας
ἐξέφραζε ξεκάθαρα μιά πολιτική ταύτιση μέ τήν



1�

ὀθωμανική μοναρχία. «[Γι’ αὐτό καί] ἀναφερόμενος
στήν ὀθωμανική κατάκτηση τῆς Μέσης Ἀνατολῆς,
τόν 16ο αἰώνα, πανηγύριζε τίς νίκες τοῦ Σουλτάνου,
πού εἶχαν ἐπιτέλους ἐπαναφέρει αὐτές τίς περιοχές
ὑπό τό σκῆπτρο τῆς βασιλίδας τῶν πόλεων. [...]

Οὔτε γιά μιά στιγμή δέν φαίνεται νά πέρασε ἀπό
τό νοῦ τοῦ εὐσεβοῦς συγγραφέα ἡ σκέψη ὅτι ἡ βα-
σιλίδα τῶν πόλεων (Κωνσταντινούπολη), στήν κυ-
ριαρχία τῆς ὁποίας εἶχαν ὑποταχθεῖ ἡ Παλαιστίνη καί
ἡ Ἀραβία, βρισκόταν καί ἡ ἴδια αἰχμάλωτη ἑνός
ξένου καί χριστιανομάχου δυνάστη. Ἐντοπίζεται καί
στό σημεῖο αὐτό ἡ πολιτική ταύτιση τῆς ἡγεσίας τῆς
ἑλληνικῆς κοινωνίας μέ τό ὀθωμανικό καθεστώς, ἡ
ὁποία εἶναι ἐμφανής καί στή στάση τῶν Φανα-
ριωτῶν. [...] Συλλογικό πνεῦμα καί ἐθνική μνήμη
δηλώνονταν μέ τήν ἀναφορά «ἐμεῖς οἱ Ἕλληνες»,
πού ὑπῆρχε μόνο γιά νά τονίσει τή δογματική ἀντι-
παράθεση τῶν Ἑλλήνων μέ τούς αἱρετικούς τῆς
Δύσης».

Πολύ ἐντυπωσιακό τό παράδειγμα τοῦ καθη-
γητῆ. Μόνον πού ὅταν θέλουμε νά ἔχουμε τήν ὁλο-
κληρωμένη εἰκόνα τῆς σκέψης ἑνός ἀνθρώπου,
πρέπει νά λαμβάνουμε ὑπόψιν μας ὅλα τά ἔργα του
καί τά γραφτά του. Γιατί ἄν τό κάνουμε αὐτό, τότε
βλέπουμε νά ἀλλάζει πολύ τό τοπίο καί κάποιες
βεβαιότητές μας νά ἀνατρέπονται ἀπό τά θεμέλιά
τους. Λέει ὁ καθηγητής Κιτρομηλίδης πώς «ὁ Νε-
κτάριος Ἱεροσολύμων εἶχε πολιτική ταύτιση μέ τήν
ὀθωμανική μοναρχία, ἐνῶ δέν φαίνεται νά πέρασε
ἀπό τό νοῦ του ἡ σκέψη ὅτι ἡ βασιλίδα τῶν πόλεων
(Κωνσταντινούπολη) [...] βρισκόταν καί ἡ ἴδια
αἰχμάλωτη ἑνός ξένου καί χριστιανομάχου δυνάστη».

Καί ὅμως εἶναι ὁ ἴδιος ὁ Νεκτάριος Ἱεροσολύμων,
ὁ ὁποῖος εἴδαμε παραπάνω νά λέει πώς «οὐκ [...]
ἐστι πόλις καί τόπος, ὅπη τῶν ὀρθοδόξων ἡμῶν οὐ
προχέονται ὑπέρ τῆς εὐσεβείας τά αἵματα. [...] Ἴδε,
τοιγαροῦν, ὁποία νῦν ἡ Ἑλλάς καί ἡ ὀρθόδοξος Ἀνα-
τολίς. [...] Τεταπεινωμένη μέν κατά τόν κόσμον, δε-
δοξασμένη δέ κατά τόν Θεόν. [...] Εἰ καί ἐάλω ἡ
Κωνσταντινούπολις καί ἐδουλώθει, τό ἔθνος οὐδα-
μῶς ἐξερριζώθει».

Ὄχι μόνον περνάει ἀπό τό μυαλό του, ἀλλά
γνωρίζει πολύ καλά ὁ πατριάρχης τό πόσο χρι-
στιανομάχος εἶναι ὁ δυνάστης. Καί ἐπειδή ἀκριβῶς
ξέρει πολύ καλά ὁ πατριάρχης μέ τί βάρβαρο κατα-
κτητή ἔχει νά κάνει, φροντίζει στά κείμενα πού δη-

μοσιοποιεῖ ὁ λόγος του νά ἀκούγεται «φιλικός» καί
«εὐχάριστος» στά αὐτιά τοῦ κατακτητῆ. Ὅμως, στά
κείμενα πού ξέρει πώς δέν πρόκειται νά τά δεῖ πότε
ὁ Τοῦρκος δυνάστης, ἐκφράζει αὐτό ἀκριβῶς πού
πιστεύει καί αἰσθάνεται γιά τόν κτηνώδη καί αἱμο-
χαρῆ τύραννο τοῦ ἔθνους.

Εἶναι πραγματικά πρός τιμήν τοῦ καθηγητῆ Κι-
τρομηλίδη τό ὅτι ἀναφέρει πώς ὁ πατριάρχης Νε-
κτάριος ἀποκαλοῦσε τούς συγχρόνους του καί τόν
ἑαυτό του «Ἕλληνες». Ὅμως δέν εἶναι καθόλου
πειστικός ὁ τρόπος μέ τόν ὁποῖον προσπαθεῖ νά δι-
καιολογήσει αὐτήν τήν πολύ ἄβολη γιά τήν ἀναθε-
ωρητική ἱστορία ἀναφορά τοῦ πατριάρχη. Ὁ καθη-
γητής Κιτρομηλίδης ὑποστηρίζει πώς αὐτές οἱ ἀνα-
φορές τοῦ Νεκτάριου σέ «Ἕλληνες» γίνονται μόνον
«γιά νά τονίσει τή δογματική ἀντιπαράθεση τῶν
Ἑλλήνων μέ τούς αἱρετικούς τῆς Δύσης». Ὅμως, ἄν
σκοπός τοῦ πατριάρχη ἦταν νά τονίσει τήν δια-
φορά μεταξύ ὀρθοδόξων καί δυτικῶν, τότε μόνον σέ
Ἕλληνες δέν θά ἔπρεπε νά ἀναφερθεῖ. Ἄλλωστε, οἱ
ἴδιοι οἱ ἀναθεωρητές ἱστορικοί εἶναι πού μέ ἰδιαίτε-
ρη ἔμφαση τονίζουν πώς «ἡ σχέση τῆς ρωμαίικης συ-
νείδησης μέ τήν ὀρθόδοξη εἶναι ταυτόσημες καί ἀντι-
θετικές σέ κάθε ἔννοια ἑλληνικότητας». Γι’ αὐτό καί
ὁ ἅγιος Κοσμᾶς ὁ Αἰτωλός στά τέλη τοῦ 18ου αἰῶνα
ἔλεγε: «Δέν εἴστενε Ἕλληνες, δέν εἴστενε ἀσεβεῖς,
αἱρετικοί, ἄθεοι, ἀλλ’ εἴστενε εὐσεβεῖς ὀρθόδοξοι χρι-
στιανοί». Ἄρα, ἄν ὁ Νεκτάριος εἶχε ὡς στόχο του νά
τονίσει τίς διαφορές τῶν ὀρθοδόξων μέ τούς δυτι-
κούς, ἔπρεπε νά κάνει λόγο αὐστηρά καί μόνον σέ
Ρωμιούς, σύμφωνα μέ τά στερεότυπα τῆς «προ-
οδευτικῆς» καί ἀναθεωρητικῆς ἱστοριογραφίας.

Ὁ Νεκτάριος Ἱεροσολύμων δέν ἀναφέρεται σέ
Ἕλληνες οὔτε τυχαῖα, οὔτε εὐκαιριακά. Τό κάνει
ἐνσυνείδητα, ἀκριβῶς διότι πιστεύει πώς οἱ χρι-
στιανοί ραγιάδες τοῦ σουλτάνου πού μιλοῦν ἑλλη-
νικά δέν εἶναι ἁπλά καί μόνον ἑλληνόφωνοι, ἀλλά
καθαροί Ἕλληνες κατά τήν ἐθνική τους καταγωγή
καί προέλευση, ὅπως καί ὁ ἴδιος. Καί αὐτό δέν τό
πίστευε μόνον ὁ Νεκτάριος, ἀλλά καί ὅλα τά ἄλλα
ἀνώτατα στελέχη τῆς Ἐκκλησίας, ὅπως εἴδαμε.

Ὅταν λοιπόν ὁ ἅγιος Κοσμᾶς ὁ Αἰτωλός ἔλεγε
στούς χριστιανούς πού τόν ἄκουγαν «δέν εἶστε
Ἕλληνες» δέν τό ἐννοοῦσε ἐθνικά, ἀλλά μόνον θρη-
σκευτικά. Καί αὐτό διότι ἡ λέξη «Ἕλληνας» γιά τήν
ὀρθόδοξη κοσμοθεωρία, ἐνῶ στήν ἐθνική διάστασή



11

της σήμαινε τόν ἄνθρωπο πού ἀνήκει στό ἑλλη-
νικό ἔθνος, στήν θρησκευτική διάσταση σήμαινε
«εἰδωλολάτρης». Ἔτσι, σύμφωνα μέ τήν κοσμοθε-
ωρία τῆς Ἐκκλησίας κατά τήν τουρκοκρατία, οἱ ἑλ-
ληνόφωνοι ραγιάδες τοῦ σουλτάνου ὡς πρός τήν
θρησκευτική τους πίστη δέν ἦταν «Ἕλληνες»,
ἀκριβῶς ἐπειδή ἦταν χριστιανοί. Ὅμως, ὡς πρός
τήν ἐθνική τους ταυτότητα ἦταν, γιά τήν Ἐκκλησία
πάντα, καθαροί Ἕλληνες, μέλη τοῦ πανάρχαιου καί
ζωντανοῦ, παρά τόν ἀφόρητο ζυγό, Ἑλληνικοῦ
ἔθνους. Γι’ αὐτό ἦταν ὁ ἅγιος Κοσμᾶς πάλι πού ἔλε-
γε στούς χριστιανούς πού τόν ἄκουγαν ὅτι «ἡ Ἐκ-
κλησία μας εἶναι ἑλληνική καί τό γένος μας εἶναι
ἑλληνικόν».

Οἱ ἀπόψεις τοῦ καθηγητῆ Κιτρομηλίδη εἶναι
ἰδιαίτερα προσφιλεῖς στούς ἀναθεωρητές ἱστορι-
κούς καί συγκροτοῦν τήν συνολική τους θέση γιά
τό ζήτημα τῆς ἐθνικῆς συνείδησης τῶν Ἑλλήνων.
Κατ’ αὐτούς, οἱ σημερινοί Ἕλληνες μέχρι τό 1770
οὔτε ὀνόμαζαν τόν ἑαυτό τους «Ἕλληνες», οὔτε
ἑλληνική ἐθνική συνείδηση εἶχαν. Ἔτσι, μέχρι καί
τόν 17ο αἰῶνα δέν ὑπῆρχαν οὔτε Ἕλληνες, οὔτε
Τοῦρκοι ὡς ξεχωριστές ἐθνότητες. Γι’ αὐτό καί μέχρι
τά τέλη τοῦ 18ου αἰώνα, ἡ ἀντίληψη τῆς καταγωγῆς
ἀπό τούς ἀρχαίους Ἕλληνες δέν ἦταν διαδεδομένη
παρά σέ λιγοστούς λόγιους. Ὁ ὅρος «Ἕλληνες»
δήλωνε μόνο τούς ἀρχαίους Ἕλληνες καί ταυτιζόταν
μέ τούς εἰδωλολάτρες. Τό σύνολο τῶν ὀρθοδόξων
συναποτελοῦσε ἀνεξαρτήτως γλώσσας μιά ἰδιαίτε-
ρη φαντασιακή κοινότητα μέ θρησκευτικά - κο-
σμικά χαρακτηριστικά, τό γένος τῶν Ρωμιῶν ἤ τό
Ρούμ-μιλέτ γιά τίς ὀθωμανικές ἀρχές. Ἔτσι, ἡ σχέση
της ρωμαίικης συνείδησης μέ τήν ὀρθόδοξη εἶναι
ταυτόσημες καί ἀντιθετικές σέ κάθε ἔννοια «ἑλλη-
νικότητας». Ὀρθοδοξία καί Ἑλληνικότητα ἦταν
λοιπόν δυό ἔννοιες τελείως ἀντίθετες μεταξύ τους.

Γι’ αὐτό καί ἡ Ἐκκλησία ἦταν πάντοτε ἀντίθετη
σέ κάθε ἀπόπειρα γιά ἐπανάσταση καί ἀνεξαρτησία,
καί στήν ἐπανάσταση τοῦ 1821, διότι «γιά τήν
Ἐκκλησία τό σύστημα τῆς κατάκτησης καί ἡ κραταιά
βασιλεία τοῦ σουλτάνου ἀντιπροσώπευε τήν ἐκ Θεοῦ
προνενοημένη τάξη του κόσμου». Γι’ αὐτό καί τό
πατριαρχεῖο [...] συνεβούλευε ἀπειλητικά τήν ὑπο-
ταγή, διότι πᾶσα ἀπείθεια ἦταν ἁμαρτία καί
ἐναντίωση στό «θέλημα τοῦ Θεοῦ». Ἔτσι, «ἡ ἔκρη-
ξη της Ἐπανάστασης του 1821 βρῆκε τήν Ἑλληνική

Ἐκκλησία νά προπαγανδίζει, ἐπί ποινή ἀφορισμοῦ
καί διώξεων, τή συνέχιση τῆς ὑποταγῆς στή θεόπεμ-
πτη σουλτανική ἐξουσία». Πράγμα πού εἶχε ὡς συνέ-
πεια οἱ ἄνθρωποι νά κατακτήσουν «τό δικαίωμα νά
εἶναι ἐλεύθεροι [...] μέ πολύ αἷμα καί μέ ἀντίπαλο τήν
Ἐκκλησία», ἡ ὁποία, ὅπως ἦταν φυσικό, ἀπουσίαζε
«ἀπό τήν προετοιμασία καί ὀργάνωση τῆς Ἐπα-
νάστασης».

Ἡ λέξη Ἕλληνας ἀρχίζει νά χρησιμοποιεῖται ἀπό
τούς Ρωμιούς ραγιάδες τοῦ σουλτάνου μόνον μετά
τό 1770, χάρις στήν ἐπίδραση τοῦ γαλλικοῦ δια-
φωτισμοῦ. Καί αὐτό εἶναι ἀπόλυτα φυσικό, ἀφοῦ
«Τό ἑλληνικό ἔθνος συγκροτεῖται σταδιακά ἀνάμεσα
στό 1770 καί τό 1820, ἀπό μερίδες τριῶν ἐθνοπολι-
τισμικῶν κοινοτήτων τῆς Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρα-
τορίας (Ρωμιῶν, Ἀρβανιτῶν, Βλάχων), ὑπό τήν ἰδεο-
λογική ἡγεμονία τοῦ νεοελληνικοῦ διαφωτισμοῦ καί
ὑπό τήν ἡγεσία τριῶν κοινωνικῶν κατηγοριῶν
(λογίων, ἔμπορων, ὁπλαρχηγῶν)». Καί «μέ τήν ἀνα-
γωγή ἑνός ἀκατέργαστου παρελθόντος σέ σύστημα
ἱστορικῆς ἐξέλιξης, θεμελίωσαν οἱ δημιουργοί του
διαφωτιστές διανοούμενοι μιά φαντασιακή, ἀρχικά,
ταυτότητα-κοινότητα, τούς Ἕλληνες». Καί ἦταν
τόσο κυρίαρχη ἡ ἰδεολογία τοῦ ἐθνικισμοῦ στόν
νεοελληνικό διαφωτισμό, ὥστε ἀκόμη καί οἱ κλη-
ρικοί πού ἐντάχθηκαν στόν σ’ αὐτόν «ἀσπάστηκαν
τήν ἐθνική ἰδέα, ἀρνούμενοι τήν αὐτοκρατορική τυ-
ραννία καί τόν πολιτικά δίδυμο πατριαρχικό οἰκου-
μενισμό».

Γι’ αὐτό καί «τό ἰδεῶδες τῆς ἐθνικῆς ἀνεξαρτησίας
δέν ἀποτελεῖ πάγιο καί διαχρονικό πολιτικό ὅραμα,
ἀλλά ἱστορικά προσδιορισμένο ἰδεολογικό καί πολι-
τικό φαινόμενο τῆς νεοτερικότητας». Μόνον κάτω
ἀπό «τήν κυριαρχία τῆς Ἐθνικῆς Ἰδέας, τό ἰδανικό
τῆς ἐλευθερίας (τῆς ἐθνικῆς ἐλευθερίας), γιά τό ὁποῖο
εἶχαν πολεμήσει οἱ ἄνθρωποι τοῦ Εἰκοσιένα, παρου-
σιάζεται ὅτι ἐνέπνεε ἀνέκαθεν τούς ἴδιους ἀλλά καί
τούς προγόνους τους, ἀπό τούς πιό κοντινούς μέχρι
τούς πλέον μακρινούς». Δηλαδή, μέ δυό λόγια, οἱ
ἑλληνόφωνοι χριστιανοί ραγιάδες ἄρχισαν νά ἀπο-
ζητᾶνε τήν ἐλευθερία τους ἀπό τούς «Ὀθωμανούς»
μόνον μετά τό 1770, κάτω ἀπό τήν ἐπίδραση τῆς
ἐθνικιστικῆς ἰδεολογίας τοῦ νεοελληνικοῦ, δηλαδή
τοῦ γαλλικοῦ διαφωτισμοῦ.

Ὅμως ἀπό τίς πηγές πού ἤδη παραθέσαμε εἶναι
πιά ξεκάθαρο πώς ἐξάγονται πολύ διαφορετικά συμ-



12

περάσματα ἀπό ἐκεῖνα τοῦ καθηγητῆ Κιτρομηλίδη
καί ὅλων τῶν ἄλλων ἀναθεωρητῶν ἱστορικῶν. Καί
αὐτό διότι μέσα ἀπό τοῦτα δῶ τά κείμενα εἴχαμε τήν
εὐκαιρία ν’ ἀκούσουμε τόν ἀρχιγραμματέα τοῦ οἰκου-
μενικοῦ πατριαρχείου Θ. Ζυγομαλᾶ, τόν πατριάρχη
Ἱεροσολύμων Νεκτάριο, τόν οἰκουμενικό πατριάρχη
Κύριλλο Λούκαρη, τόν πατριάρχη Ἱεροσολύμων
Χρύσανθο καί τόν ἐπίσκοπο Ἠλία Μηνιάτη νά ἀπο-
καλοῦν «Ἕλληνες» τούς χριστιανούς κατοίκους τῆς
Ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας πού μιλοῦσαν ἑλληνικά
καί νά ὀνομάζουν «Ἑλλάδα» τήν χώρα, ὅπου ἐκεῖνοι
κατοικοῦν. Καί ὅλα αὐτά πάντοτε σέ ἄμεση σύνδεση
μέ τό ἀρχαιοελληνικό παρελθόν, αἰῶνες πρίν τό 1770
καί τά ὀρλωφικά.

Ταυτόχρονα, εἴδαμε τούς «σκοταδιστές» ἀξιω-
ματούχους τῆς Ἐκκλησίας νά ἀναφέρονται διαρκῶς,
καί μέ ἀξιοσημείωτη ἐπιμονή, σέ «δεινά», σέ «βαρ-
βαρότητα» καί σέ «βαρύτατο τουρκικό ζυγό» καί νά
προσεύχονται ὁλόθερμα στόν πανάγαθο Θεό γιά
τήν Ἐλευθερία της Ἑλλάδας. Καί ὅλ’ αὐτά αἰῶνες
πρίν τόν γαλλικό διαφωτισμό καί τήν νεοτε-
ρικότητα.

Αὐτό σημαίνει πώς ὅταν ἐπικράτησε ἡ «ὀρθόδο-
ξη κοσμοθεωρία» τῆς Ἐκκλησίας ὄχι μόνον δέν
ἐξαφάνισε τήν ἐκδήλωση τῆς νέας ἑλληνικῆς
ταυτότητας, ὅπως διατυμπανίζουν οἱ «μοντέρνοι»
καί «μεταμοντέρνοι» ἱστορικοί, ἀλλά ἔκανε ἀκριβῶς
τό ἀντίθετο: Ἡ Ἐκκλησία ἐνθάρρυνε καί στήριξε
ἀπόλυτα τήν ἔκφραση τῆς ἑλληνικῆς ταυτότητας
τῶν Νεοελλήνων, μέ ἀποτέλεσμα νά βρίσκεται σέ
ἀπόλυτη ταύτιση καί συνάφεια μέ τίς θέσεις καί τίς
ἀπόψεις τοῦ Πλήθωνα.

Μετά ἀπό ὅλα αὐτά μποροῦμε νά καταλάβουμε
τό πόσο ἐπιστημονικά ἔγκυρες μπορεῖ εἶναι οἱ
ἀπόψεις ὅλων ἐκείνων πού ὀμνύουν στήν «ἐπιστη-
μονική γνώση καί τήν πρόοδο».

Ἡ ‘Eκκλησία ὄχι μόνον δέν «ταυτίστηκε πολιτικά
μέ τήν Ὀθωμανική μοναρχία», ἀλλά κατήγγειλε σέ
ὅλους τήν βαρβαρότητα του ἄπιστου Τούρκου πρός
κάθε κατεύθυνση. Καί βέβαια αὐτό τό ἔκανε ὄχι
στά δημόσια κείμενά της, πού μποροῦσαν νά
πέσουν στά χέρια τῶν Τούρκων, ἀλλά σέ ἐκεῖνα
πού ἦταν βέβαιο πώς θά παρέμεναν σέ ἔμπιστα χρι-
στιανικά χέρια.

Καί γιά νά βεβαιωθοῦμε μιά καί καλή γι’ αὐτό, θά
παραθέσω μιά πολύ μαρτυρία μέ ἰδιαίτερη ἀξία καί

σημασία, σχετικά μέ τόν ρόλο πού ἔπαιξε ἡ Ἐκ-
κλησία στήν ἐκδήλωση τῆς ἐπανάστασης τοῦ ᾽21.
Πρόκειται γιά τήν μαρτυρία πού καταθέτει ὄχι
κάποιος τυχαῖος, ἀλλά ὁ ἴδιος ὁ Ἔγκελς.

Ὁ Μάρξ καί ὁ Ἔγκελς ἦταν ἀπόλυτα ἀντίθετοι
στήν ἑλληνική ἐπανάσταση τοῦ ᾽21, ὅπως καί σέ
κάθε ἄλλη ἑλληνική ἐπανάσταση. Γι’ αὐτό καί ἔπνε-
αν μένεα ἐνάντια στήν Ρωσσία, ἐπειδή θεωροῦσαν
πώς ἦταν ἡ μοναδική ὑπεύθυνη γιά τήν ὑποκίνηση
καί τό ξέσπασμα τῆς ἐθνικῆς μας ἐπανάστασης. Πε-
ριγράφοντας ὁ Ἔγκελς τό πῶς οἱ «Ρῶσσοι πράκτο-
ρες» ὑποκίνησαν τήν ἐπανάσταση, ἀναφέρει κατά
λέξη τά ἑξῆς: «Ἑκατοντάδες Ρῶσσοι πράχτορες πε-
ριέρχονταν τήν Τουρκία, παρουσιάζοντας στούς
Ἑλληνορθόδοξους τόν ὀρθόδοξο αὐτοκράτορα ὡς
τήν κεφαλή, τόν φυσικό προστάτη καί τόν τελικό
ἐλευθερωτή τῆς καταπιεσμένης Ἀνατολικῆς Ἐκ-
κλησίας. Ὁ κλῆρος τῆς Ἑλληνορθόδοξης Ἐκκλησίας
πολύ γρήγορα ὀργανώθηκε σέ μιά μεγάλη συνο-
μωσία μέ σκοπό τήν διάδοση τῶν ἰδεῶν αὐτῶν. Ἡ
σερβική ἐξέγερση τοῦ 1804 κι ὁ ἑλληνικός ξεσηκωμός
τοῦ 1821 ὑποκινήθηκαν ἄμεσα ἀπό ρωσσικό χρυσάφι
καί ρωσσική ἐπιρροή».

Τί μᾶς λέει ὁ Ἔγκελς; Ὅτι ἡ Ἐκκλησία ὄχι μόνον
δέν προπαγάνδιζε «τήν συνέχιση τῆς ὑποταγῆς στή
θεόπεμπτη σουλτανική ἐξουσία», ἀλλά ἦταν ἐκείνη
πού πρωτοστάτησε στήν «συνομωσία» τῶν Ρώσσων
γιά τόν ξεσηκωμό τῶν Ἑλλήνων καί τῶν Σέρβων.
Ἀρχισυνομῶτες τῆς ἐπανάστασης οἱ «παπάδες»,
κατά τόν Ἔγκλες, καί ὄχι συνεργάτες τοῦ σουλτά-
νου, ὅπως πάρα πολύ θά ἤθελε ὁ ἴδιος. Καί γι’ αὐτό
φυσικά τούς «περιποιεῖται» ἀναλόγως! Καί θέλω
νά πιστεύω πώς ὁ Ἔγκελς τουλάχιστον δέν εἶναι δυ-
νατόν νά κατηγορηθεῖ πώς «πρωταγωνιστεῖ στήν
παραγωγή ἱστορικῶν μύθων», ἤ ὅτι «παραποιεῖ τήν
Ἱστορία καί νά κατασκευάζει ἱστορικούς μύθους»
γιά χάρη τῆς... Ἐκκλησίας!

Μετά ἀπό ὅλα αὐτά καταλαβαίνουμε τό πόσο
μεγάλο δίκιο ἔχει ὁ καθηγητής Ἀπόστολος Δια-
μαντῆς, ὅταν μᾶς λέει πώς ὅλες αὐτές οἱ ἀπόψεις
τῶν ἀναθεωρητῶν ἱστορικῶν ἁπλά «προδίδουν τό
χαμηλό ἐπίπεδο τῆς κυρίαρχης σημερινῆς ἑλληνικῆς
ἱστοριογραφίας -ἡ ὁποία ἀσθμαίνουσα δείχνει νά τό
ὑπερασπίζεται- ἀλλά καί τήν ἰδεολογική της πρόσδε-
ση στίς στρατηγικές ἐπιλογές τῆς παγκοσμιοποι-
ημένης νέας οἰκονομικῆς καί πολιτικῆς τάξης».

(συνεχίζεται)



1�

Σ
υµπληροῦται 35ετία ἀπό τῆς ὁσίας κοι-
µήσεως τοῦ σεπτοῦ Ποιµενάρχου τῆς
Ἐκκλησίας µας, τοῦ ἐν µακαριστοῖς

πρώην Φλωρίνης Χρυσοστόµου, τοῦ κλεΐσαντος
τόν ἱερόν ἡµῶν ἀγῶνα καί προσδόσαντος ὁλο-
κληρωµένην ἐκκλησιαστικήν µορφήν εἰς αὐτόν
διά συγκροτήσεως κανονικῆς Ἱερᾶς Συνόδου
µέ Ἀποστολικήν διαδοχήν ὁµοῦ µετά τῶν λοι-
πῶν συνεργατῶν του Ἀρχιερέων, ὡς συνέχειαν
τῆς µιᾶς Ἁγίας Καθολικῆς καί Ἀποστολικῆς
Ἐκκλησίας τῆς ὀρθοτοµούσης τόν Λόγον τῆς
Ἀληθείας ἀκαινοτοµήτως κατά τά θέσµια τῶν
Πατέρων.

Ἐπί τῇ σεπτῇ Αὐτοῦ ἑορτῇ, κατά τόν διανυό-
µενον µῆνα Νοέµβριον, ἐπανέρχονται εἰς τήν
µνήµην µας ἡ µεγάλη ἐκείνη µορφή, πού κατά
θείαν Πρόνοιαν ἔδωσε πνοήν καί ζωήν εἰς τό κί-
νηµα τῆς εὐσεβείας.

Πράγµατι ἡ θαυµασία ἐκείνη χρονική περίο-
δος, ἐνέπνεε τόν σεβασµόν καί τήν σοβαρότητα
τοῦ ἀγῶνος µας καί τόν καθίστα ἐπαινετόν καί
περίζηλον, ἔχοντα περιεχόµενον καί ἰδανικάς
ἐπιδιώξεις, τήν ἐπαναφοράν τῆς Ἐκκλησίας εἰς
τήν ἀρχαίαν τάξιν καί εὐσεβῆ παράδοσιν.

Τούτου ἀνάµνησιν ἱεράν τελοῦντες, ἐπαναφέ-
ροµεν εἰς τήν ἐνθύµησίν µας τήν τεσσαρακονθή-
µερον ἐπιµνηµόσυνον δέησιν ἀπό τῆς ὁσίας κοι-
µήσεώς του τήν ὁποίαν ἐτίµησαν πολύς λαός καί
ἐξέχουσαι προσωπικότητες εἰς τήν αἴθουσαν τῶν
Τριῶν Ἱεραρχῶν ὁδός Μαινάνδρου, καί παραθέ-
τοµεν τήν ὁµιλίαν τοῦ Ἀρχιεπισκόπου τῆς Ἐκ-
κλησίας µας κ. Χρυσοστόµου, Ἀρχιµανδρίτου
τότε καί Γενικοῦ Γραµµατέως τῆς Ἐκκλησια-
στικῆς Ἐπιτροπῆς, ἡ ὁποία ὑπό τύπον τοποτη-
ρητείας προΐστατο τῆς ἐν χηρείᾳ τελούσης Ἐκ-
κλησίας µας.

«Σεβαστέ Πρόεδρε καί λοιπά µέλη τῆς
Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς. Ἀδελφόν Ἱερα-
τεῖον.

Τέκνα ἐν Κυρίῳ ἀγαπητά.
Ἡ ἐπέτειος τοῦ σηµερινοῦ γεγονότος, διά νά

τιµηθῆ ἡ µνήµη ἑνός ἐκ τῶν µεγαλυτέρων ἀν-
δρῶν τῆς συγχρόνου Ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας,
οὐδόλως πρέπει νά θεωρηθῇ ὡς οὐδέτερον πνευ-
µατικόν γεγονός.

Ἀντιθέτως εἶναι πρᾶξις τῆς ὁποίας ἡ ἐπίδρα-
σις καί αἱ προεκτάσεις ἐκτείνονται πολύ βαθέ-
ως εἰς τό µέλλον τῆς Ἐκκλησίας. Καί τοῦτο
διότι ὁ τιµώµενος ἀνήρ ἐνεσάρκωσε καί ἐνεψύ-
χωσε τό πνεῦµα ἑνός ἐκκλησιαστικοῦ ἀγῶνος,
ὅστις συνεχίζεται µέ ἀµείωτον ἔντασιν µέχρι
σήµερον.

Τό πνεῦµα ἑνός ἀγῶνος, ὅστις θά συνεχισθῇ
καί εἰς τό µέλλον ἕως ὅτου εὕρῃ τήν δικαίωσιν,
τήν ὁποίαν ἀσφαλῶς τό ὀρθόδοξον φρόνηµα θ'
ἀναγνωρίσῃ ἀργά ἤ γρήγορα.

Ὅταν λοιπόν ἀναφερόµεθα εἰς τήν µνήµην
τοῦ σεβαστοῦ ἡµῶν ποιµενάρχου, θίγοµεν τό κα-
θολικόν πρόβληµα τῆς Ἐκκλησίας, καί προσ-
διορίζοµεν τόν σεισµόν, πού συγκλονίζει αὐτήν,
τό ἐπίκεντρον τοῦ ὁποίου εὑρίσκεται εἰς τήν
ἡµερολογιακήν καινοτοµίαν.

Θά ἦτο συνεπῶς κενή περιεχοµένου µία
συγκέντρωσις ἥτις θ' ἀπεχρωµάτιζε τό σηµερι-
νόν γεγονός ἀπό τήν σηµασίαν του καί θά ἐτί-
µα τόν µέγα ἐκεῖνον ἄνδρα µέ λόγους κενούς
χωρίς ν' ἀναφερθῆ εἰς τό πνεῦµα τοῦ ἀγῶνος
του καί εἰς τήν ἐντολήν τήν ὁποίαν µᾶς ἐκλη-
ροδότησε, ἐντολήν ὁµολογητῶν καί ἀγωνιστῶν
τῆς παραδόσεως.

Τοῦτο θά ἦτο πλαστογράφησις καί παραχά-
ραξις τῆς πνευµατικῆς διαθήκης αὐτοῦ, θά ἦτο

Μία Φωνή ἀπό παλαιάΜία Φωνή ἀπό παλαιά

ΕΙΣ ΑΝΑΜΝΗΣΙΣ ΙΕΡΑΝ*

* «Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟ∆ΟΞΙΑΣ», Ἀρ. φ. 829, Ὀκτώβριος�Νοέµβριος 1989, σελ. 28�29.



1�

προδοσία τῶν ἀρχῶν τάς ὁποίας µέ τόσην αὐτο-
θυσίαν καί ὀρθόδοξον ἀγωνιστικότητα ὑπερή-
σπισε διά βίου.

Εἶναι γνωστόν, ἄλλωστε, ὅτι ἡ Ἐκκλησία
τιµᾶ τούς ἁγίους αὐτῆς στρατιώτας, ἀποστό-
λους, µάρτυρας, ὁµολογητάς, καλοῦσα τά τέκνα
αὐτῆς νά συνεχίσουν τό ἔργον τῶν ἁγίων ἐκεί-
νων ἀνδρῶν.

Συνεπῶς ὁποιοιδήποτε λόγοι ἐκφωνούµενοι
πρός τιµήν τοῦ ἐξαιρέτου ἀνδρός τῆς Ἐκκλησίας
ἀοιδίµου ποιµενάρχου ἡµῶν κυροῦ Χρυσοστό-
µου, ἐστερηµένοι τοῦ µαχητικοῦ πνεύµατος
ἐκείνου καί µακράν τῶν ἀγώνων τούς ὁποίους ὁ
ἴδιος διεξήγαγε, κατ' οὐσίαν εἶναι ἀσέβεια καί
ὄχι τιµή πρός τήν µνήµην του. ∆ιότι τήν µνήµην
του τιµοῦν ἐκεῖνοι µόνον οἱ ὁποῖοι συνεχίζουν
µέ τήν ἰδίαν ἀγωνιστικήν φλόγα τόν καλλίνι-
κον τῆς ὀρθοδοξίας ἀγώνα τοῦ ὁποίου µαχητής
καί ὑπέρµαχος ὑπῆρξεν Ἐκεῖνος.

Τιµοῦν τήν µνήµην του, ὅσοι κρατοῦν ὑψηλά τό
τίµιον λάβαρον τῆς παραδόσεως, τό ὁποῖον καί
ἐκεῖνος ἐκράτησε µέ τάς ἡγιασµένας του χεῖρας.

Τιµοῦν τήν µνήµην του, ὅσοι εἶναι ἀποφασι-
σµένοι ν' ἀποθάνουν ἐντός τῶν κόλπων τῆς ἁγίας
ἡµῶν Ἐκκλησίας, ὡς τό ἔπραξε καί ἐκεῖνος τη-
ρήσας τόν ὅρκον, τόν ὁποῖον µέ παρρησίαν ὁµολο-
γητοῦ ἔδωκεν εἰπών: «οὐκ ἀρνησόµεθά σε φίλη
ὀρθοδοξία, ἀλλά ὑπέρ σοῦ µυριάκις τεθνηξόµεθα».

Ὅσοι ἀρνοῦνται νά βαδίσουν µέ τήν ἰδίαν
σταθερότητα εἰς τόν δρόµον τῶν ἀγώνων τῆς πα-
ραδόσεως εἶναι ἀρνηταί καί προδόται τοῦ πνεύ-
µατος τοῦ ἁγίου ἡµῶν ποιµενάρχου. Οἱ καιροί
ἄλλωστε εἶναι τόσον χαλεποί, ὥστε νά µή ἀφή-
νεται µεγάλον περιθώριον εἰς τούς λόγους. Τόν
λόγον σήµερον ἔχει ἡ πρᾶξις. «∆εῖξον τήν πίστιν
σου ἐκ τῶν ἔργων σου».

Ἰδού διατί πρίν ἀπό κάθε ἐκδήλωσιν τιµῆς
πρός τήν µορφήν τοῦ ἁγίου ἐκείνου ἀνδρός, πρέ-
πει νά προηγῆται µία δήλωσις, ἕν σάλπισµα, εἷς
ὅρκος. Ὅτι δηλ. οἱ ἐπιζῶντες καί συνεχισταί
τοῦ ἔργου του, µένοµεν καί θά µείνωµεν ἕως τῆς
τελευταίας µας πνοῆς, πιστοί εἰς ὅ,τι ἐκεῖνος
ἐβίωσε καί ἔζησεν ὡς ἀλήθειαν ζωῆς.

Αὐτήν τήν ἱεράν στιγµήν κατά τήν ὁποίαν

ἐπικαλούµεθα τήν παρουσίαν τῆς ψυχῆς τοῦ ἀοι-
δίµου ἀνδρός διά νά τόν διαβεβαιώσωµεν ὅτι τά
πνευµατικά τέκνα αὐτοῦ κρατοῦν ὑψηλά τήν ση-
µαίαν τῶν ὀρθοδόξων παραδόσεων, ἅς εἴµεθα βέ-
βαιοι ὅτι τό µακαριστόν πνεῦµα του ἀσφαλῶς θά
πτερυγίζη εἰς τόν τόπον αὐτόν ἀγαλλόµενον καί
συγκεκινηµένον ἐκ τῆς ὀρθοδόξου ταύτης πνευ-
µατικῆς ἐκδηλώσεως.

Καί ἡ ἰδική µας ὅµως συγκίνησις ἀπό τήν
µίµησιν τοῦ ἔργου του, ἡ δύναµις πού ἐµφυσᾶ
εἰς τήν ψυχήν µας τό ἀρχαῖον πνεῦµα τῶν
ἡρωϊκῶν ἀγώνων τῆς Ἐκκλησίας καί ἡ βεβαι-
ότης ὅτι ἀγωνιζόµεθα ὑπέρ τῶν ὑψηλῶν ἰδε-
ωδῶν τῆς τηρήσεως τῆς ὀρθοδόξου παραδόσεως,
χαλυβδώνουν τήν πίστιν µας, αὐξάνουν τήν
ἀντοχήν µας καί µᾶς καθιστοῦν ἑτοίµους διά
µεγάλους ἀγώνας.

Ἰδού λοιπόν ποῦ εὑρίσκεται τό µυστικόν τῆς
συνεχίσεως ἑνός ἀγῶνος ἀνίσου καί δυσκόλου,
ἀλλά ἡρωϊκοῦ καί µεγαλειώδους.

Ἐπί τῶν θεµελίων καί τῶν ἀρχῶν τοῦ ἐκλι-
πόντος ἀγωνιστοῦ, ἡ Ἐκκλησιαστική Ἐπιτροπή
ὕψωσε τόν ὀρθόδοξον προµαχώνα της ἐκ τοῦ
ὁποίου ἐπί ἔτη µάχεται ἐναντίον ἀδυσωπήτων
δυσχερειῶν. Ἐπί ἔτη οἱ πολέµιοί µας ἀναµέ-
νουν νά καταρρεύσωµεν λόγῳ ἐλλείψεως ἀρχη-
γοῦ ποιµενάρχου. Ἐπί ἔτη ἰσχυρίζονται ὅτι
ἔχοµεν περιπέσει εἰς ἀφάνειαν καί ὅτι ἔοχµεν
ἐκµηδενισθῆ.

Ἡ σηµερινή ὅµως ἐκδήλωσις ἀποτελεῖ ἀπάν-
τησιν πρός αὐτούς, ὅτι µαταίως ἀναµένουν τήν
πτῶσιν µας, µαταίως κηρύττουν τόν ἐκµηδενι-
σµόν µας. Τούς πληροφοροῦµεν ὅτι τό ὑπόβα-
θρον αὐτοῦ τοῦ ἀγῶνος ἔχει γερά πνευµατικά
θεµέλια, ἔχει ἀνεξάντλητα ἀποθέµατα ἀγωνι-
στικοῦ θάρρους, ἔχει ὡς πνευµατικόν ἀντίκρυ-
σµα στρατιάν ὁµολογητῶν καί µαρτύρων, ὁ µέ-
γιστος τῶν ὁποίων τιµᾶται σήµερον, οἵτινες
εἶναι αἰώνιον πνευµατικόν κεφάλαιον δι' ἡµᾶς.

Βεβαίως δέν ἀποκρύπτοµεν τάς ἀντιξοότητας,
τάς δυσχερείας καί τόν ἐπώδυνον βηµατισµόν ἐν
µέσω πολλῶν πολεµίων.

Ἡ Ἐκκλησιαστική Ἐπιτροπή ἄλλωστε,
πλειστάκις κατέκτησε τά πνευµατικά αὐτῆς τέ-



1�

κνα κοινωνούς τῶν πολλῶν καί δυσεπιλύτων
προβληµάτων. Οὐδείς, πιστεύοµεν, εἶναι ἄγευ-
στος τῆς ταχύτητος καί σκληρότητος ἐντός τῶν
ὁποίων διεξάγεται ὁ τίµιος αὐτός ἀγών.

Εἰς τήν κορυφήν ὅµως συγκεντροῦται ἡ
ἀσφυκτική πίεσις τῶν ποικιλωνύµων προβλη-
µάτων καί ὁ ἀντίκτυπος τῶν δυσχερειῶν εἶναι
περισσότερον αἰσθητός. Βεβαίως ἡ στρατευοµέ-
νη τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία ἀείποτε ἐπολεµήθη
λυσσωδῶς ὑπό ἐχθρῶν ἀδυσωπήτων καί θανασί-
µων, σήµερον ὅµως ὁ ἀγών αὐτός ἔχει ἐνταθῆ·
καί ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι διοικοῦν τήν ὀρθόδοξον
αὐτήν παράταξιν, δέν ἀποκρύπτουν τάς τροµα-
κτικάς δυσχερείας τάς ὁποίας
συναντοῦν εἰς τό ἔργον των.

Ἡ Ἐκκλησιαστική Ἐπιτρο-
πή ἔχει ἀναλάβει ἔργον ἱστορι-
κόν ἀλλά δυσβάστακτον, µεγα-
λειῶδες, ἀλλά τραχύτατον. Ἡ
διαποίµανσις τοῦ Ἱεροῦ Ἀγῶνος
ὑπό κανονικοῦ ποιµενάρχου, ἡ
κάλυψις τῶν τροµακτικῶν
κενῶν ἐκ τῆς ἐλλείψεως ἱερέων,
ἡ πνευµατική ζύµωσις ἐντός τοῦ
ὀρθοδόξου κλίµατος καί ἡ προ-
ετοιµασία τοῦ µετώπου διά τήν
σωτηρίαν τῶν παραδόσεων εἶναι
µερικά ἐκ τῶν προβληµάτων, τά
ὁποῖα καλεῖται νά ἐπιλύση ἡ δι-
οίκησις τῆς Ἐκκλησίας µας.

Πᾶς τίς εἶναι εἰς θέσιν νά ἀντι-
ληφθῆ τήν δυσχερῆ κατάστασιν. Κυρίως ὅµως ἡ
ὑποχρέωσις ὅλων τῶν ἐπιστρατευµένων ἀγω-
νιστῶν εἶναι ὄχι µόνον ἡ ἀντίληψις, ἀλλά ἡ θετι-
κή συµπαράστασις εἰς τό ἔργον τῆς Ἐκκλησια-
στικῆς Ἐπιτροπῆς.

Ἀείποτε τό ποιµαντορικόν βάρος καί ἡ πηδα-
λουχία τοῦ σκάφους τῆς Ἐκκλησίας ἀποβαίνει
ἔργον δυσχερές ἀκόµη καί ἐν αἰθρίᾳ.

Σήµερον ὅµως, ὅτε ζοφώδης καί ἀσέληνος
ἐπικρέµαται ἄνωθεν ἡ καταιγίς καί ὁ κλύδων
συνταράσσει τά θεµέλια τῆς νοητῆς νηός, ἡ δυ-
σχέρεια γίνεται πάλη ἀδυσώπητος καί µάχη
κρατερά. ∆ιά τούς ὤµους τῆς Ἐκκλησιαστικῆς

Ἐπιτροπῆς ἡ θεία Πρόνοια προώρισε βάρος δυ-
σβάστακτον καί ἔργον πολυώδυνον.

Τά προβλήµατα συνωθοῦνται πληθωρικά καί
ἀξιώνουν ἀµέσους λύσεις. Λύσεις αἵτινες ὑπό
τάς σηµερινάς συνθήκας εἶναι ἀδύνατον νά δο-
θοῦν. ∆ιότι ἡ Ἐκκλησιαστική Ἐπιτροπή εἶναι
µεταβατική κατάστασις καί ὄχι τό ὁριστικόν
σχῆµα τῆς ἡγεσίας τοῦ ἀγῶνος. Τοῦτο ἐναπό-
κειται εἰς τόν φυσικόν ἡγέτην, ὅστις, ὡς ἐπί-
σκοπος, θά ἐνσαρκώνῃ τήν δύναµιν πού τοῦ πα-
ρέχει ἡ ἐντολή τῆς ἀποστολικῆς του διαδοχῆς.

Ἡ Ἐκκλησιαστική Ἐπιτροπή ὑποκαθιστῶσα
τήν ἐπισκοπικήν διαποίµανσιν κατά τήν διάρκειαν

τῆς χηρείας τοῦ θρόνου, κινεῖται
ἐντός δυσβάτου ἐδάφους, τό
ὁποῖον πλήν τῶν ἐξωτερικῶν
ἐµποδίων φέρει δυστυχῶς καί
πλεῖστα ἐσωτερικά.

Ἡ σηµερινή ἡγεσία τοῦ
Ἱεροῦ Ἀγῶνος εἶναι ὑποχρεω-
µένη κατά τήν ἱεράν καί κατα-
νυκτικήν ταύτην στιγµήν νά
φέρῃ ἐνώπιον τῆς πανελληνίου
ὀρθοδόξου συνειδήσεως τῶν τέ-
κνων της, τό πρόβληµα τῆς δια-
φυλάξεως ἀφ' ἑνός µέν τῆς ἑνό-
τητος τῶν δυνάµεών µας, ἀφ'
ἑτέρου δέ τῆς ἀποχῆς ἀπό κάθε
ἐνέργειαν, ἥτις ἠµπορεῖ νά πα-
ρακωλύσῃ καί νά παραβλάψῃ
τό ἔργον της.

Πρέπει νά ἐνθυµούµεθα πάντες, ὅτι ἡ χειρο-
τέρα ὑπηρεσία πρός τόν πάνσεπτον ἀγώνα τῶν
παραδόσεων εἶναι ἐκείνη ἥτις σήµερον δηµιουρ-
γεῖ δυσχερείας εἰς τό ἔργον τῆς Ἐκκλησια-
στικῆς Ἐπιτροπῆς.

Ἀντιθέτως συµβάλλοντες εἷς ἕκαστος ἰδιαι-
τέρως καί πάντες ὁµοῦ, εἰς τραχύ ἀλλά ἱερόν
ἔργο αὐτῆς, σφυρηλατοῦµεν χαλυβδίνους ὀρθο-
δόξους πνευµατικούς δεσµούς καί προετοιµάζο-
µεν τήν ὁδόν τοῦ θριάµβου τῆς Ἐκκλησίας, τήν
ὁποίαν ὁ τιµώµενος σήµερον µέγας ἱεράρχης
ὡραµατίσθη καί χάριν τῆς ὁποίας ἠνάλωσε ἑαυ-
τόν γενόµενος τά πάντα τοῖς πᾶσι».

Ὁ πρ. Φλωρίνης Χρυσόστοµος



1�

ΤΙΜΗΤΙΚΟ AFIERVMA

Οἱ Νεομάρτυρες στή Βυζαντινή Τέχνη καί
ὁ Χριστοκεντρικός χαρακτήρας

τοῦ μαρτυρίου τους

(Συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)

Ἡ ψυχική ἐξάλλου µεταβολή τῶν Νεοµαρτύρων πρός τό µαρτύριο εἶναι µοναδική στήνπαγκόσµια ἱστο-
ρία, ἀφοῦ ἁπλά χωριατόπαιδα οἱ περισσότεροι ὀρθώνουν περίτρανα τήν πίστη τους, γίνονται κήρυκες τοῦ
Χριστοῦ µέ τό ἡρωικό φρόνηµά τους καί ὁδηγοῦν σταθερά τά βήµατά τους στό µαρτύριο. ∆έν φο-
βοῦνται, δένὀπισθοχωροῦν, βλέπουν µόνο µπροστά τουςτόν Ἰησοῦ, πού θαυµατουργεῖ ἀπό εὔσπλα-
χνηἀγαθότητα καί συµπαθῆ ἀγάπη. Τόν βλέπουν νάχρησιµοποιεῖ ἁπλά µέσα, ἕνα νεῦµα, ἕνα λόγο,µιά χει-
ρονοµία, µιά ἐπαφή, µιά ἁπλή ἔκφρασητῆς θέλησής Του, µιά προσταγή. Ἐνεργοῦσε χωρίς ἐξωτερικά
µέσα παρά µόνο µέ τό λόγο. Καί µόνο µιά στιγµή. Καί τό γνωρίζουν αὐτό οἱ Νεοµάρτυρες, ὅτι δηλαδή ὁ
Χριστός θεράπευε λεπρούς, παραλυτικούς, κωφάλαλους ἐκ γενετῆς,πού οὔτε καί σήµερα ἀπό τή σηµερι-
νή ἐπιστήµη µποροῦν νά θεραπευθοῦν. Κι ἀκόµη πιστεύουν σ’ Ἐκεῖνον πού κυβερνᾶ τά στοιχεῖα τῆς φύ-
σης,πολλαπλασιάζει τούς πέντε ἄρτους, µεταβάλλειτό νερό σέ κρασί, καταπαύει τό σάλο τῶν κυµάτων,
κατευνάζει τούς ἀνέµους, στερεοποιεῖ κάτωἀπό τά πόδια του τή θάλασσα καί περπατεῖ σ’αὐτή, καί ἀκόµη
αὐτός ὁ θάνατος ἀφήνει τή λεία του καί φεύγει (κόρη Ἰαείρου, Λάζαροςκ.ἄ.). Τέλος ὁ ἴδιος συλλαµβάνε-
ται, σταυρώνεται, κηδεύεται καί σέ τρεῖς ἡµέρες ἀνασταίνεται ἐκ νεκρῶν, στοιχεῖα ἀκράδαντα καί ἀδιά-
σειστα πού βεβαιώνουν τή θεία Του φύση καί δύναµη καί στή θεία Του ὑπόσταση.

Καί οἱ Νεοµάρτυρες Ἐκεῖνον ἀκολουθοῦν,Ἐκεῖνον πιστεύουν, Ἐκεῖνον µαρτυροῦν, Ἐκεῖνον λατρεύουν,
Ἐκεῖνον ἔχουν στήν καρδιά τους καίἘκεῖνος τούς ὁδηγεῖ ἐπειδή Τόν ἀγάπησαν πολύ καί ἔγιναν µέτοχοι
τοῦ µυστηρίου Του. Γι’ αὐτό καί τά ἱερά λείψανά τους, πού εἶναι πολυτιµότερα λίθων πολυτελῶν, ἀνα-
θάλλουν ὡς βοτάνη εὔκαρπος ὁπουδήποτε καί νά βρίσκονται καιἀποτίθενται ὡς θησαυρός τιµαλφέστα-
τος, πλουτίζοντας πενία ψυχῶν καί ὡς ἄκος θεραπεύονται πληγές ἀνίατες. Καί ἀκόµη ἡ προσκυνηµατι-
κή τους παρουσία καί οἱ εὐωδίες διατρανώνουντήν ἐνοικοῦσα σ’ αὐτά θεία χάρη ἀφενός καί ἀφετέρου τή
µαρτυρία τῆς ἀναστάσεως τῶν νεκρῶν, γεγονός πού βεβαιώνει ἀπόλυτα ἡ ζωηφόρος τοῦ Κυρίου ἡµῶν
Ἰησοῦ Χριστοῦ Ἀνάσταση.

Αὐτό λοιπόν τό µυστήριο καί αὐτή ἡ ἀγάπη τοῦ Ἰησοῦ πρός τόν ἄνθρωπο, ὅπως καί τά µαρτύρια τῶν
Νεοµαρτύρων µας, ἄς ὁδηγοῦν καί τά δικά µας βήµατα.

∆ρ. Θ.Π.



1�

◆ Οἱ Ν. Μαγγίνας καί Ν. Παπαχρήστου, δημο-
σιεύουν στό amen.gr (5.12.2010 ν.ἡ.) ὑπό τίτλον:
«Οἰκουμενικός Πατριάρχης: "Συνεχίζω τό ἔργο μου
καί ἄς ἐπικρίνουν οἱ ἀκραῖοι"» (αἱ ἐπισημάνσεις δι’
ἐντόνων στοιχείων ἡμέτεραι):

Τή διαχρονική θέση τῆς Πρωτόθρονης Ἐκκλη-
σίας τῆς Ὀρθοδοξίας ὑπέρ τῶν διαθρησκειακῶν καί
διαχριστιανικῶν διαλόγων ἐπανέλαβε ὁ Οἰκουμε-
νικός Πατριάρχης Βαρθολομαῖος σέ συνάντηση
πού εἶχε μέ προσκυνητές ἀπό τήν Ἀνατολική Μα-
κεδονία καί τήν Θράκη. «Σήμερα στόν 21ο αἰώνα
δέν μπορεῖ νά ζεῖ ἀπομονωμένος μέσα στήν αὐτάρ-
κεια καί μέσα στήν αὐταρέσκεια του» τόνισε ὁ Πα-
τριάρχης Βαρθολομαῖος καί ἀπαντώντας σ’ ἐκεί-
νους πού τόν ἐπικρίνουν γιά τίς πρωτοβουλίες τοῦ
κατέστησε σαφές ὅτι θά συνεχίσει ἀταλάντευτος
στήν ἴδια πορεία πού χάραξαν οἱ προκάτοχοί του.
«Ἐγώ συνεχίζω τό ἔργο μου κατά συνείδηση καί ἄς
ἐπικρίνουν οἱ ἀκραῖοι…» τόνισε ὁ κ.Βαρθολομαῖος.

(...)
«Ὡς πρός τόν διαθρησκειακό διάλογο εἶναι τό πι-

στεύω μας, εἶναι ἡ πεποίθηση μας. Πρέπει νά δίνου-
με τό χέρι ὁ ἕνας στόν ἄλλο, νά γνωριζόμαστε κα-
λύτερα, νά συνεργαζόμαστε καί νά σεβόμαστε ὁ
ἕνας τόν ἄλλο. Τήν ταυτότητα καί τήν ἰδιοπροσω-
πεία τοῦ ἄλλου, τίς θρησκευτικές του πεποιθήσεις,
τήν ἰδεολογία του, τήν παράδοσή του τήν ἐθνική,
τήν πολιτιστική γιατί μόνον ἔτσι μποροῦμε νά ζή-
σουμε ἐν εἰρήνῃ. Καί γι’ αὐτό τό Πατριαρχεῖο μας,
πέραν τῶν διαλόγων πού ἔχει μέ τίς ἄλλες χριστια-
νικές Ἐκκλησίες καί ὁμολογίες, ἐδῶ καί 25 χρόνια
ἐγκαινίασε διάλογο καί μέ τό Ἰσλάμ καί μέ τόν Ἰου-
δαϊσμό. Ἔχουμε κάνει ἀρκετά συνέδρια ἐπιτυχημέ-
να. Μέ τούς μουσουλμάνους καί μέ τούς Ἰουδαίους
ἀδελφούς μας δέν συζητοῦμε καθαρῶς θεολογικά
θέματα ὅπου ἡ συνεννόηση θά ἦταν πιό δύσκολη.
Ἀλλά συζητοῦμε κοινωνικά θέματα τά ὁποῖα ἀπα-
σχολοῦν ὅλους τους ἀνθρώπους, ὅλο τό ἀνθρώπινο
γένος, ὅλο τόν κόσμο. Ἡ βία, ἡ εἰρήνη καί ὁ πόλε-
μος, πολυπολιτισμικότητα, ἔχουμε κάνει ἕναν κατά-
λογο ὅλων τῶν συναντήσεων καί τῶν θεμάτων πού
συζητήσαμε ὅλα αὐτά τά 25 χρόνια» σημείωσε ὁ
Οἰκουμενικός Πατριάρχης.

«Ἀναφέρατε τόν θρησκευτικό φονταμενταλισμό.
Ὄντως ὑπάρχουν οἱ ἐκπρόσωποι αὐτοῦ τοῦ θλιβεροῦ

φαινομένου καί στούς Ὀρθοδόξους καί στούς Καθο-
λικούς καί στούς Μουσουλμάνους καί στούς Ἑβραί-
ους, οἱ ὁποῖοι νομίζουν ὅτι αὐτοί καί μόνο εἶναι πά-
νω στήν γῆ καί ὅτι πρέπει νά κατακυριεύσουν τῆς
γῆς ὅπως λέει καί ἡ Παλαιά Διαθήκη. Καί ὅτι δέν
ὑπάρχει θέση γιά κανέναν ἄλλο. Καί πολεμοῦν
αὐτούς τούς διαλόγους. Ἐμένα μέ ἐπικρίνουν γιατί
ἔχω σχέσεις μέ τόν Πάπα, ὅτι ἔχω σχέσεις μέ τό
Ἰσλάμ… Δέν μέ ἐπηρεάζει αὐτό. Ἐγώ συνεχίζω τό
ἔργο μου κατά συνείδηση καί ἄς ἐπικρίνουν οἱ
ἀκραῖοι… Ὑπάρχουν παντοῦ, παντοῦ σέ ὅλα τα θρη-
σκεύματα καί σέ ὅλες τίς χῶρες καί εἶναι φυσικό κα-
τά τήν ἰδεολογία τους νά μήν ἐπικροτοῦν, ἀλλά
ἀντιθέτως νά ἐπικρίνουν ὅλους ἐμᾶς πού ἔχουμε
ἀνοιχτούς ὁρίζοντες καί θέλουμε τήν ἀγάπη καί τήν
εἰρήνη νά βασιλεύει στίς διαπροσωπικές καί στίς δια-
κρατικές σχέσεις», πρόσθεσε ὁ Πατριάρχης Βαρθο-
λομαῖος καί συνέχισε: «Τό πιστεύω τοῦ Οἰκουμενι-
κοῦ Πατριαρχείου ἦταν πάντοτε αὐτό καί ὅ,τι καί ἄν
κάνω ἐγώ, μέ τά δεδομένα τῆς σημερινῆς ἐποχῆς,
εἶναι ἡ συνέχεια τῆς παραδόσεως τῶν προκατόχων
μου. Ἐδῶ σᾶς ἀναφέρω ὡς παράδειγμα τόν Πατρι-
άρχη Ἰωακείμ Γ´, ὁ ὁποῖος στίς ἀρχές τοῦ 20οῦ αἰ-
ῶνος ἐξέδωσε δύο ἐγκυκλίους καί καλοῦσε ὅλους νά
συνεργάζονται, νά ἔχουν διάλογο. Ἀργότερα ὁ το-
ποτηρητής τοῦ Οἰκουμενικοῦ θρόνου, δέν ὑπῆρχε
Πατριάρχης, ἐχήρευε ὁ Θρόνος, ἀλλά ὁ Τοποτηρη-
τής μέ τούς συνεργάτες του ἔβγαλαν τήν περίφημη
ἐγκύκλιο τοῦ 1920 καί καλοῦσαν ὅλους τούς ἄλλους
Χριστιανούς, Καθολικούς καί Διαμαρτυρομένους, νά
συνεργαστοῦν καί νά συμπτύξουν τήν «Κοινωνία
τῶν Ἐκκλησιῶν» κατά τό παράδειγμα τῆς «Κοινω-
νίας τῶν Ἐθνῶν» πού εἶχε γίνει τότε. Καί αὐτή ἐγκύ-
κλιος τοῦ Πατριαρχείου θεωρεῖται σήμερα στούς κύ-
κλους τοῦ Παγκοσμίου Συμβουλίου Ἐκκλησιῶν ὡς
ὁ Καταστατικός Χάρτης τῆς Οἰκουμενικῆς Κινή-
σεως τῆς ἐποχῆς μας. Ὅλα αὐτά εἶναι γνωστά, ἀλλά
καλό εἶναι νά γράφονται γιά νά τά μαθαίνουν κατά
τό δυνατόν περισσότεροι ἄνθρωποι».

Ὁ Ἀπόστολος Παῦλος διδάσκει νά μή κάνωμεν
ἀτέρμονας διαλόγους μετά τῶν αἱρετικῶν λέγων
«αἱρετικόν ἄνθρωπον μετά μίαν καί δευτέραν νου-
θεσίαν παραιτοῦ» (Τιτ. γ΄ 10). Μήτι εἶναι και αὐτός
ἀκραῖος; Πέραν τούτου ὁ κ. Βαρθολομαῖος καί οἱ
λοιποί ...«μεσαῖοι» (κατ’ ἀντιδιαστολήν πρός τούς

Ε ΙΔΗΣΕ ΙΣΕ ΙΔΗΣΕ ΙΣ ΚΑ ΙΚΑ Ι ΣΧΟΛ ΙΑΣΧΟΛ ΙΑ



18

«ἀκραίους») δέν ἀρκεῖται εἰς τάς συζητήσεις, ἀλλά
μετέχει καί εἰς συμπροσευχάς, κοινάς τελετάς καί
τελετουργικά γεύματα μετά τῶν αἱρετικῶν, Ἰουδαί-
ων καί Μωαμεθανῶν. Ταῦτα πάντα ἀπαγορεύονται
ἀπό τούς Ἱερούς Κανόνας ἐπί ποινῇ καθαιρέσεως.
Ὡς φαίνεται καί οἱ Ἅγιοι Πατέρες οἱ ὁποῖοι συνέτα-
ξαν αὐτούς τούς κανόνας ἦσαν ...φονταμενταλισταί
καί ἀκραῖοι κατά τόν κ. Πατριάρχην!...

◆ Τήν 3/16-11-2010, ἡμέραν Τρίτην, ἐν τῇ Ἱερᾷ
Μονῇ Ἁγίου Νικολάου Παιανίας, συνεδρίασεν τό
Πρωτοβάθμιον διά Πρεσβυτέρους Συνοδικόν Δι-
καστήριον ὑπό τήν Προεδρίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου
Μητροπολίτου Ἀττικῆς καί Διαυλείας κ. Ἀκακίου
καί προκειμένου νά δικάσῃ:

α) Τόν Πρεσβύτερον Γεώργιον Τζιληβάκην κα-
τηγορούμενον ἐπί σκανδαλισμῷ τῶν πιστῶν, κα-
ταφρονήσει τῆς προϊσταμένης Ἐκκλησιαστικῆς
ἀρχῆς αὐτοῦ καί ἀποσχίσει. Ὁ κατηγορούμενος
καίτοι οὐχί τρίς, ἀλλά τετράκις ἐκλήθη καί ἐδόθη
εἰς αὐτόν ἐπί ἑπτάμηνον κάθε δυνατότης νά ἀπο-
λογηθῇ, περιεφρόνησε τἠν Ἱεράν Σύνοδον.

Τοιουτοτρόπως ἐδικάσθη ἐρήμην, ἐκρίθη ἔνοχος
καί ἐπεβλήθη εἰς αὐτόν τό ἐπιτίμιον τῆς καθαιρέ-
σεως ἀπό τήν ἱερωσύνην καί ἐπαναφορᾶς αὐτοῦ εἰς
τάς τάξεις τῶν λαϊκῶν.

β) Τόν Πρεσβύτερον Ἰάκωβον Σαμακασβίλι κα-
τηγορούμενον ἐπί ἐγκαταλείψει ἐφημεριακῆς θέσε-
ως καί ἀποσχίσει ἀπό τἠν Ἐκκλησίαν. Ὁ κατηγορού-
μενος ὡς ἀγνώστου διαμονῆς κατά τό ἄρθρον 24
παρ. 8 τοῦ Κανονισμοῦ Ἐκκλησιαστικῆς Δικαιοσύ-
νης, ἐκλήθη τρίς μέσῳ ἀνακοινώσεων εἰς τἠν ἰστο-
σελίδα τῆς Ἱερᾶς Συνόδου καί ἐδόθη εἰς αὐτόν ἐπί-
σης ἐπί ἑπτάμηνον κάθε δυνατότης νά ἔλθῃ εἰς συ-
ναίσθησιν καί νά ἐπανορθώσῃ, πλήν εἰς μάτην.

Τοιουτοτρόπως ἐδικάσθη ἐρήμην, ἐκρίθη ἔνοχος
καί ἐπεβλήθη εἰς αὐτόν τό ἐπιτίμιον τῆς καθαιρέ-
σεως ἀπό τήν ἱερωσύνην καί ἐπαναφορᾶς αὐτοῦ εἰς
τάς τάξεις τῶν λαϊκῶν.

◆ Τἠν 3/16 Νοεμβρίου 2010 ἡμέραν Τρίτην, ἐν τῇ
Ἱερᾷ Μονῇ Ἁγίου Νικολάου Παιανίας, συνῆλθεν ἡ
Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνησίων Ὀρθο-
δόξων Χριστιανῶν Ἑλλάδος κατά τἠν ὁποίαν, με-
ταξύ τῶν ἄλλων, συνεζητήθησαν ἐνδελεχῶς αἱ
γνωμοδοτήσεις τῶν ἐπαϊόντων εὐσεβῶν ἐπιστημό-
νων ἐπί τοῦ τομέως τῆς Πληροφορικῆς περί τῆς λε-
γομένης «Κάρτας τοῦ Πολίτου». Ἡ Ἱερά Σύνοδος
ἐκφράζει ὁμοφώνως τἠν ἀνησυχίαν αὐτῆς διά τό
γεγονός ὅτι, ἐνῷ μέν δέν τίθεται ἐπί τοῦ παρόντος

κίνδυνος ἀπωλείας τῆς χάριτος τοῦ Ἁγίου Πνεύμα-
τος καί ἀποδοχῆς τῆς «σφραγῖδος τοῦ θηρίου»,
ὑφίσταται σοβαρότατος κίνδυνος περιστολῆς τῶν
ἀτομικῶν μας ἐλευθεριῶν.

Ἐπ’ αὐτῆς τῆς βάσεως ἡ Ἱερά Σύνοδος ἀπεφάσι-
σε: α) τἠν διοργάνωσιν (ἐν συνεργασίᾳ μετά τῆς
παλαιφάτου Ἱερᾶς Μονῆς Ἐσφιγμένου) ἐνημερω-
τικῆς ἐκδηλώσεως, ἡ ὁποία θά λάβῃ χώραν εἰς τἠν
αἴθουσαν ἐκδηλώσεων τοῦ Ὁργανισμοῦ Λιμένος
Πειραιῶς τἠν Τετάρτην 25-11/8-12-2010 περί ὥραν
5ην ἀπόγευματινήν β) τἠν περαιτέρω διερεύνησιν
τῶν νομικῶν πτυχῶν τοῦ ζητήματος καί ἀναζήτησιν
τῶν καλυτέρων τρόπων ἀντιδράσεως καί γ) τἠν
ἔκδοσιν σχετικῆς ἐγκυκλίου.

◆ Τήν Τρίτην 8ην/21ην Δεκεμβρίου 2010, συνε-
δρίασεν ἡ Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας Γ.Ο.Χ.
Ἑλλάδος, ὑπό τήν Προεδρίαν τοῦ Μακαριωτάτου
Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν καί Πάσης Ἑλλάδος κ.
Καλλινίκου καί ἠσχολήθη –μεταξύ τῶν ἄλλων– καί
μέ τά ἑξῆς θέματα:
• Ἐνέκρινε τήν προταθεῖσα προσφοράν κατα-

σκευῆς τιμητικῶν διακρίσεων.
• Ἀπεφάσισε τήν ἀφιέρωσιν τοῦ ἡμεροδείκτου τοῦ

ἔτους 2012 εἰς τόν Μακαριστόν Ἐπίσκοπον Κυ-
κλάδων κυρόν Παρθένιον.

• Ἀπεφάσισεν ὅπως ἅπαντες οἱ λειτουργοῦντες
Ἱεροί Ναοί τῆς χώρας λαμβάνουν καί διαθέτουν
τουλάχιστον 20 τεύχη τῆς «Φωνῆς τῆς Ὀρθοδο-
ξίας».

• Ἐνημερώθη περί τῶν συνεννοήσεων διά τήν συ-
νεδρίαν τῶν ἐπιτροπῶν διαλόγου τῆς Ἐκκλησίας
Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος καί Ρωσικῆς Γνησίας Ὀρθοδόξου
Ἐκκλησίας.

• Ἐνημερώθη μερί τῆς συστάσεως νομικοῦ προσώ-
που διά τήν ἐνορίαν τῆς Σαλαμῖνος.

• Ἐνημερώθη διά τά πεπραγμένα τῆς προσφάτου
ἐπισκέψεως τοῦ Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Μα-
ραθῶνος εἰς τήν Ἀμερικήν.

• Ἀπεφάσισεν τόν καθορισμόν κανόνων δεοντο-
λογίας διά τήν δημοσίαν χρῆσιν τοῦ διαδικτύου
ὑπό τῶν κληρικῶν.

• Ἐνέκρινε τήν σύστασιν διερευνητικῆς ἐπιτροπῆς
πρός καταγραφήν τῶν ἐμποδίων τα ὁποῖα ὑφί-
στανται μεταξύ τῆς περί τἠν Ἱεράν Μονἠν Μεα-
μορφώσεως τοῦ Σωτῆρος Βοστώνς «HOCNA»
καί τῆς Ἐκκλησίας ΓΟΧ Ἑλλάδος.

• Συνεζήτησε τό θέμα τῆς λεγομένης «Κάρτας τοῦ
Πολίτου» καί ἀπεφάσισε τήν Σύνταξιν Ὑπομνή-
ματος πρός τάς Ἀρχάς καί ἔκδοσιν Ἐγκυκλίου.



19

ΣΥΝΑΞΗ ΚΑΤΗΧΗΤΩΝΣΥΝΑΞΗ ΚΑΤΗΧΗΤΩΝ

Τό Σάββατο 18-8/5-9-2011, ἡ Σχολή Κατηχητῶν σέ
συνεργασία μέ τόν Σύνδεσμο Νέων, πραγματοποίησε
τήν πρώτη Σύναξη Κατηχητῶν ἀπό ὅλη τήν ῾Ελλάδα,
στόν Ἱ. Ναό Ἁγ. Νικολάου Ἀχαρνῶν. Προσκλήθηκαν μέ
γραπτή πρόσκληση παραπάνω ἀπό 100 κατηχητές καί
φοιτητές τῆς Σχολῆς Κατηχητῶν καί συμμετεῖχαν 50.
Πραγματοποιήθηκαν οἱ ἀκόλουθες τρεῖς εἰσηγήσεις:

α) Μεθοδολογία μαθήματος Κατηχητικοῦ Σχολείου
ἀπό τήν φιλόλογο κ. Μαρία Παϊβανᾶ. β) Τμήματα καί
τάξεις κατηχητικῶν σχολείων μέ μαθητές διαφόρων ἡλι-
κιῶν, ἀπό τόν ἐλλογιμώτατο θεολόγο καί ἐκπαιδευτικό
κ. Ζήσην Τσιότραν. γ) Ἐκπαιδευτικοί στόχοι ἀνά βαθμί-
δα ἀπό τόν Θεοφ. Ἐπίσκοπο Μαραθῶνος κ. Φώτιο.

Τέλος παρατέθηκε ἀβραμιαία καί πλούσια τράπεζα
ἀπό τόν φιλόξενο Καθεδρικό Ἱερό Ναό.

Νά σημειώσουμε ἐδῶ ὅτι ἡ Σχολή Κατηχητῶν λει-
τουργεῖ ἐδῶ καί δέκα χρόνια καί ἀποτελεῖ τήν πρώτη
προσπάθεια τῆς Ἐκκλησίας νά ἐπιμορφώσει συστημα-
τικά τά στελέχη της. Εἶναι διετοῦς φοίτησης καί οἱ
ἐκπαιδευόμενοι μποροῦν νά ἐπιλέξουν μεταξύ τοῦ συμ-
βατικοῦ τρόπου παρακολούθησης τῶν εἰσηγήσεων,
ἀλλά καί τῆς ἐξ ἀποστάσεως ἐκπαίδευσης.

Ἡ ἔναρξη τοῦ Β΄ Κύκλου τῶν Μαθημάτων τῆς Σχολῆς
Κατηχητῶν τῆς Ἐκκλησίας Γ.Ο.Χ. ῾Ελλάδος, θά πραγμα-
τοποιηθεῖ τήν Δευτέρα 18/31 Ἰανουαρίου 2011, ἡμέρα τῆς
ἑορτῆς τῶν Ἁγ. Ἀθανασίου καί Κυρίλλου, στίς 6.00 μμ.
στόν Καθεδρικό Ἱ. Ναό Ἁγ. Ἀθανασίου Ν. Φιλαδελφείας.
Θά τελεσθεῖ ὁ ἁγιασμός καί ἡ ἐναρκτήρια πανηγυρική
ὁμιλία. Δέν θά γίνει μάθημα. Τά μαθήματα θά ἀρχίσουν τό
Σάββατο 30-1/12-2-2011 ἑορτή τῶν Ἁγ. Τριῶν Ἱεραρχῶν.

Πληροφορίες, στό site τῆς Συνόδου
www.ecclesiagoc.gr καί τῆς Σχολῆς Κατηχητῶν:
http://sites.google.com/site/scholekatecheton/home

ΗΗ Β΄ ΠΑΝΕΛΛΗΝΙΑ ΣΥΝΑΞΗΒ΄ ΠΑΝΕΛΛΗΝΙΑ ΣΥΝΑΞΗ
ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΝΕΩΝΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΝΕΩΝ

Ὁ Σύνδεσμος τῶν νέων τῆς Ἐκκλησίας μας, στά
πλαίσια τῶν δραστηριοτήτων του, διοργάνωσε τό Σάβ-

βατο 3/16 Ὀκτωβρίου 2010, τή Β΄ ΠΑΝΕΛΛΗΝΙΑ ΣΥ-
ΝΑΞΗ ΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΝΕΩΝ, ἡ ὁποία ἔλαβε χώρα στό
Δῆμο Ἀχαρνῶν.

Ἡ Σύναξη ἄρχισε στίς 9:30 π.μ. μέ προσευχή, ἐνῶ ἡ
προσέλευση νέων ἀκόμη συνεχιζόταν. Πάνω ἀπό 300
νέα παιδιά, κυριολεκτικῶς ἀπό ὅλη τήν Ἑλλάδα, μέ τίς
νεανικές τους παρουσίες καί τή ζωντάνια τους πλημμύ-
ρισαν ἀσφυκτικά τήν εὐρύχωρη αἴθουσα ἐκδηλώσεων
τοῦ Δημαρχείου Ἀχαρνῶν, ἡ ὁποία ἀποδείχτηκε πολύ μι-
κρή! Συγκινητική ἡ παρουσία τῶν νέων ἀπό Λάρισα,
Βερδικοῦσα, Χαλκίδα, ἰδιαίτερα ὅμως ὅλων ἐκείνων τῶν
νέων πού ταξίδεψαν ὅλη τήν νύχτα ἀπό Κομοτηνή,
Φλώρινα καί Θεσσαλονίκη.

Τά φῶτα χαμήλωσαν καί ἡ σύναξη ἄρχισε μέ ἀφιέ-
ρωμα τιμῆς καί μνήμης στόν πολυσέβαστο μακαριστό
Ἀρχιεπίσκοπο Ἀθηνῶν Χρυσόστομο, ἀπό τόν Σεβ. Μη-
τροπολίτη Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστομο, μέ ταυ-
τόχρονη παρουσίαση ἀνέκδοτου φωτογραφικοῦ ὑλικοῦ
ἀπό τήν παιδική του ἡλικία μέχρι καί τήν ἡμέρα τῆς τε-
λευτῆς του. Ὁ Μητροπολίτης, ἐμφανῶς συγκινημένος,
δέ δίστασε νά μοιραστεῖ μέ τούς νέους ἀκόμη καί στιγ-
μές δικές του προσωπικές πού εἶχε μέ τόν ἀοίδιμο Ἀρχιε-
πίσκοπο ὁ ὁποῖος, ὅπως τόνισε, εἶχε πάντα μιά ἀνοιχτή
ἀγκαλιά ἀγάπης γιά ὅλους, ἀκόμα καί γιά ἐκείνους πού
τόν εἶχαν πικράνει. Τήν ἀπόλυτη σιγή πού ἐπικρατοῦσε
στό νεανικό κοινό, ἦρθε νά διαλύσει ἡ βροντερή καί κα-
θαρή φωνή τοῦ ἀείμνηστου Πρωθιεράρχου, ὁ ὁποῖος
μέσα ἀπό ἕνα βιντεοσκοπημένο ἐμπνευσμένο δεκάλε-
πτο κήρυγμα, ἀπηύθυνε ἕνα μήνυμα πρός ὅλους τούς
παρευρισκομένους, τό ὁποῖο συμπυκνώνεται στίς ἑξῆς
δύο λέξεις: «Ὀρθοδοξία καί Ὀρθοπραξία». Πάνω σέ
αὐτό τό μήνυμα, βασίστηκαν καί οἱ δύο ἐπακόλουθες
κύριες εἰσηγήσεις.

Στή συνέχεια, ἔγινε παρουσίαση τῶν ποικίλων δρα-
στηριοτήτων τοῦ Συνδέσμου σέ κεντρικό καί τοπικό
ἐπίπεδο, οἱ ὁποῖες παρουσιάστηκαν ἀκροθιγῶς καί ἐν
συντομίᾳ. Ἀγρυπνίες, συγκεντρώσεις ἐνδυμάτων καί
τροφίμων, προσκυνηματικές ἐκδρομές, ἐθελοντικές
αἱμοδοσίες καί ἐκδηλώσεις στή Λάρισα καί στή Θεσσα-
λονίκη εἶναι μερικές μόνο ἀπό αὐτές. Ὅλοι προσκλήθη-
καν νά συμμετάσχουν στήν ἑπόμενη ἐθελοντική αἱμο-
δοσία τοῦ Συνδέσμου, πού θά λάβει χώρα στίς 10/23 Ἰα-

ΑΠΟ ΤΗΝ ΖΩΗΝ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ



νουαρίου στόν Καθεδρικό Ἱ.Ν. Ἁγ. Ἀθανασίου Ν. Φι-
λαδελφείας, ἐνῶ ἡ παρουσίαση ἔκλεισε μέ τήν εὐχή καί
προτροπή «ὁ Κύριός μας, νά εὐλογήσει τό μεγάλο αὐτό
ἔργο τῆς Ἐκκλησίας μας, ὥστε νά αὐξηθεῖ καί νά στελε-
χωθεῖ ἀπό νέους μέ μεράκι, ζῆλο καί ὄρεξη γιά ἐθελοντι-
κή προσφορά καί θυσιαστική διακονία στόν ἀμπελώνα
τοῦ Κυρίου. Οἱ νέοι τοῦ Σήμερα εἶναι ἡ ἐλπίδα τοῦ Αὔριο,
τό μέλλον καί ἡ συνέχεια».

Μετά ἀπό ὀλιγόλεπτο διάλειμμα γιά καφέ καί ἀνα-
ψυκτικά ἀκολούθησαν οἱ δύο κύριες εἰσηγήσεις τοῦ Συ-
νεδρίου.

Ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος
ἔφερε ὅλους ἐνώπιον τοῦ ἐρωτήματος, «Ὀρθόδοξος Νέ-
ος: ἐπιλογή ἤ συνήθεια;» προτρέποντας τούς νέους νά
ἐρευνοῦν, νά ἀναζητοῦν τό Θεό, ἔχοντας ὡς κύρια ὅπλα
στή φαρέτρα τους τήν νηστεία, τήν ἀγρυπνία καί τήν
προσευχή.

Στή συνέχεια, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί
Βοιωτίας κ. Χρυσόστομος, στήν εἰσήγησή του μέ θέ-
μα «Πιστεύω ὀρθά- ἀγαπῶ ἀληθινά», ἀνέλυσε πῶς
ἀπό τήν ὀρθή πίστη καί βίωμα, ὁδηγούμαστε στήν
ἀληθινή ἐν Χριστῷ ἀγάπη. Μόνο ὅταν ἀντιμετωπί-
ζουμε τούς συνανθρώπους μας ὡς εἰκόνες Χριστοῦ καί
ἔχουμε ὡς πρότυπο θυσιαστικῆς ἀγάπης τήν σταυρι-
κή Του θυσία, μποροῦμε νά ἐκφράσουμε σέ ὅλες τίς
ἐκφάνσεις τήν γνήσια ἀγάπη, πρός τόν διώκτη καί συ-
κοφάντη μας, τόν φυλακισμένο καί ἀναξιοπαθοῦντα,
τόν ἁμαρτωλό καί τόν αἱρετικό, τήν ἀγάπη μας πρός
τούς γονεῖς καί τήν πατρίδα, τήν ἀγάπη τοῦ συζύγου
πρός τήν σύζυγο.

Ἰδιαίτερα, συγκινητική ἦταν ἡ στιγμή πού στήν
αἴθουσα ἐμφανίστηκε (στήν πρώτη του δημόσια
ἐμφάνιση μετά τήν ἐκλογή του) ὁ νεοεκλεγείς Μακα-
ριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Καλλίνικος. Ὅλοι
οἱ νέοι τόν ὑποδέχτηκαν ὄρθιοι μέ χειροκροτήματα
καί φωνάζοντας τό «Ἄξιος». Ἀπηύθυνε χαιρετισμό
ἀγάπης καί εὐχαριστίες πρός ὅλους τούς νέους, γιά
τήν ἐπιλογή τους νά εἶναι ὀρθόδοξοι, ἀλλά καί γιά τή
συμμετοχή τους στή Σύναξη, ἐνθυμούμενος καί αὐτός
τό δικό του νεανικό ζῆλο γιά κατηχητικές καί κατα-
σκηνωτικές δραστηριότητες, ἐκφράζοντας παράλλη-
λα τήν ἐλπίδα πώς τέτοιες συνάξεις θά ὑπάρξουν σέ
ὅλη τήν Ἑλλάδα.

Ἀκολούθησε γεῦμα (δεῖγμα ἀμέριστης συμπαράστα-
σης τοῦ πιστοῦ μέλους τῆς Ἐκκλησίας μας καί Προ-
έδρου τῆς Ἑλληνικῆς Θρησκευτικῆς Κοινότητος τῶν
Γ.Ο.Χ., κ. Κωνσταντίνου Καραμήτσου) καί κατόπιν προ-
βολή τῆς ταινίας «ντοκυμαντέρ» γιά τήν συμβολή τῆς
Ἐκκλησίας στούς ἀγῶνες τοῦ ἔθνους. Οἱ νέοι καί νέες
μέλη τῆς νεολαίας τῆς Ἐκκλησίας μας φωτογραφήθη-
καν μαζί μέ τόν Ἀρχιεπίσκοπό μας καί ἕνας-ἕνας ἔλα-
βαν τήν εὐλογία του μαζί μέ ἀναμνηστικό δῶρο.

Σύντομο χαιρετισμό ἀπηύθυνε πρός τούς νέους καί
ὁ Δήμαρχος Ἀχαρνῶν κ. Παναγιώτης Φωτιάδης, ὁ ὁποῖ-
ος μέ τόν κ. Θεόφιλο Ἀφουξενίδη καί τήν κα Ἀβραμί-
δου Ἑλένη ὁμοῦ, φρόντισαν γιά τήν φιλόξενη παραχώ-
ρηση τῆς αἴθουσας τοῦ Δημαρχιακοῦ μεγάρου, καθώς
καί γιά κάθε ἄλλη παροχή καί διευκόλυνση.

Τέλος, Ἀρχιεπίσκοπος, Ἐπίσκοποι, ἱερεῖς καί νέοι
ἔβγαλαν ἀναμνηστική φωτογραφία, στόν προαύλιο
χῶρο, καί τό συνέδριο ἔληξε μέ προσευχή ἀπό τόν Μα-
καριώτατο.

Ἡ Συντονιστική Ἐπιτροπή τοῦ Νεανικοῦ Ὀρθόδο-
ξου Συνδέσμου, πού ἀποτελεῖται ἀπό τούς Κωνσταντῖνο
Πάνο, Λεωνίδα Πίττο καί Εὐσεβία Σφακιανάκη, φρόν-
τισε γιά τήν ἄρτια διοργάνωση τῆς Σύναξης.

Ἦταν μία ἀξέχαστη ἐμπειρία γιά ὅλους.

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣ

� Τήν Κυριακή 6/19 Σεπτεµβρίου καθ' ἡµέρα
ἑορτάζεται τό ἐν Χώναις θαῦµα τοῦ Ἀρχαγγέλου
Μιχαήλ ἑόρτασε τήν ἐτήσια πανήγυρί του τό Ἱ.
Ἡσυχαστήριο Ἁγ. Ταξιάρχου Μιχαήλ Παιανίας.

� Τήν ∆ευτέρα 7/20 Σεπτεµβρίου ἱερουργοῦντος
τοῦ Αἰδ. Ἱερέως π. Στυλιανοῦ Κοµνηνοῦ ἐτελέσθη
ἡ πανήγυρις τοῦ ἑορτάζοντος Ἱ. Παρεκκλησίου Ἁγ.
Σώζοντος Ὑλίκης Θηβῶν.

�Ἡ Γέννησις τῆς Θεοτόκου ἡ ὁποία «χαράν ἐµήνυ�
σε πάσῃ τῇ οἰκουµένῃ» � ἕνεκα τῆς πρός Κύριον
ἐκδηµίας τοῦ ἀοιδίµου Ἀρχιεπισκόπου κυροῦ Χρυ�
σοστόµου Β΄ � ἐτιµήθη τήν Τρίτη 8/21 Σεπτεµβρίου
ἐν πενθούσῃ ἐκκλησία. Ἡ Ἱ. Μονή Παναχράντου
Μεγάρων, οἱ Ἱ. Ναοί Γεννήσεως τῆς Θεοτόκου
Σερρῶν, Νικήτης Χαλκιδικῆς καθώς καί τά ἑορ�
τάζοντα Ἱ. Ἡσυχαστήρια Αἰγίνης, Ροδοπόλεως, καί
Σάµου µέ αἰσθήµατα χαρµολύπης ἐτίµησαν σεµνο�
πρεπῶς τήν ἑορτή τῆς Θεοµήτορος.

� Ὁ Τίµιος καί Ζωοποιός Σταυρός τοῦ Κυρίου πού
εἶναι ἡ ὡραιότης τῆς Ἐκκλησίας τιµήθηκε τήν
∆ευτέρα 14/27 Σεπτεµβρίου καθ' ἥν ἡµέρα ἑορτάζε�
ται ἡ Παγκόσµιος Ὕψωσίς του. Ὁ τότε Μητρο�
πολίτης Ἀχαΐας καί νῦν σεπτός Προκαθήµενος τῆς
ἱερᾶς παρεµβολῆς µας κ. Καλλίνικος προέστη τῶν
ἑορτίων Ἱερῶν ἀκολουθιῶν πού τελέσθηκαν στό
πλαίσιο τῆς ἐτησίας πανηγύρεως τοῦ νεόδµητου πε�
ρικαλλοῦς Ἱ. Ναοῦ Τιµίου Σταυροῦ Μανωλάδας
Ἀµαλιάδος. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης κ.
Μάξιµος προέστη τῆς λαµπρῆς ἱερᾶς πανηγύρεως
τοῦ Ἱ. Ναοῦ Τιµίου Σταυροῦ Εὐόσµου. Προ�
εξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Ἀττικῆς καί

2�



21

Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου ἑορτάσθη ἡ ἀήττητος,
ἀκατάλυτος καί ζωοποιός δύναµις τοῦ Τιµίου καί
Ζωοποιοῦ Σταυροῦ εἰς τόν σεµνυνόµενον ἐπ'
ὀνόµατι τοῦ Ἱ. Ναοῦ Μαγούλας.

� Τήν Τρίτη 15/28 Σεπτεµβρίου ἡµέρα τιµῆς καί
µνήµης τοῦ Ἁγ. µεγαλοµάρτυρος Νικήτα ἑορτάσθη ἡ
µνήµη τοῦ Ἁγίου εἰς τούς ὁµώνυµους Ἱ. Ναούς
Καλύµνου καί Νικήτης Χαλκιδικῆς.

� Τήν Πέµπτη 17/20 Σεπτεµβρίου µέ τήν πρέπουσα
τιµή ἑορτάσθη ἱερουργοῦντος τοῦ Παν/του Ἀρχιµ.
∆αµασκηνοῦ Γιαννακοῦ ἡ µνήµη τῆς µεγαλοµάρτυ�
ρος Ἁγ. Σοφίας εἰς τόν σεµνυνόµενον ἐπ' ὀνόµατί
της Ἱ. Ναόν τῆς νήσου Ἀµοργοῦ.

� Μέ κανονική ἄδεια τοῦ νεοκλεγέντος Μακα�
ριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Καλλινίκου ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος προέστη τῶν διηµέρων ἑορτίων ἱερῶν
ἀκολουθιῶν πού τελέσθηκαν πρός τιµήν τῆς Πα�
ναγίας τῆς Μυρτιδιωτίσσης στόν ἱστορικό ἑορ�
τάζοντα Ἱ. Ναόν Π. Φαλήρου. Εἰς τόν Μ. Ἑσπε�
ρινόν καί εἰς τήν πάνδηµη λιτάνευση τῆς θαυµα�
τουργοῦ εἰκόνος πού τελέσθηκαν τήν παραµονή τῆς

ἑορτῆς ἰδιαίτερη αἴγλη προσέδωσε καί ἡ παρουσία
τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ.
Χρυσοστόµου.

� Ἁγιοπρεπῶς ἑορτάσθη εἰς τήν Ἱ. Μονήν Ἁγ.
Ἰωάννου Θεολόγου Ἀνάβρας τό Σάββατο 26�9/9�10
ἡ µετάστασις τοῦ Εὐαγγελιστοῦ τῆς ἀγάπης καί ἐπι�
στηθίου φίλου τοῦ Κυρίου.

�Τήν Πέµπτη 1/14 Ὀκτωβρίου ἑορτάσθηκαν µέ τήν
ἁρµόζουσα ἐκκλησιαστικήν τάξη ἡ σύναξις τῆς Πα�
ναγίας τῆς ΓοργοKπηκόου. Εἰς τό πλαίσιο τῆς θεο�
µητορικῆς καί λαοφιλοῦς αὐτῆς ἁγίας ἑορτῆς ὁ µέν
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γε�
ρόντιος, ὡς Τοποτηρητής Κρήτης προέστη τῆς πα�
νηγύρεως τοῦ ἑορτάζοντος Ἱ. Ναοῦ Παναγίας Γορ�
γοKπηκόου Ἡρακλείου, ὁ δέ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος προέστη τῆς
ἑορτῆς τῆς ἀφιερωµένης εἰς τήν ΓοργοKπήκοο Ἱ.
Μονῆς Οἰνόης. Ὁ Θεοφ. Ἀρχιγραµµατεύς τῆς Ἱ.
Συνόδου Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος συµ�
παραστατούµενος ὑπό τοῦ ἱεροῦ κλήρου προέστη
κατά τήν ἡµέρα αὐτήν τοῦ ἑορτασµοῦ τῆς πανηγυ�
ριζούσης Ἱ. Μονῆς Ἁγ. Σκέπης ∆αφνίου.

� Μέ µοναστηριακή τάξη ἡ Ἱ. Σκήτη Ἁγ. Πατέρων
Χίου ἑόρτασε τήν Τετάρτη 14/27 Ὀκτωβρίου τήν
µνήµη τοῦ νέου κτήτορός της καί ἀναµορφωτοῦ τοῦ
νεωτέρου Χιακοῦ µοναχισµοῦ Ὁσ. Παχωµίου τοῦ
νέου. Συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Σεβ. Μητρο�
πολίτου Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γεροντίου καί
τοῦ ἱεροῦ κλήρου, τῆς ἱεροπρεποῦς µοναστηριακῆς
πανηγύρεως προέστη ὁ Τοποτηρητής τῆς ἀκριτικῆς
καί µυροβόλου νήσου Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς
καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος.

�Μέ ἰδιαίτερη λαµπρότητα ἑορτάσθη καί ἐφέτος ἡ
µνήµη τοῦ µεγαλοµάρτυρος Ἁγ. Ἀρτεµίου στήν
ὁµώνυµη Ἱ. Μονή Κορυδαλλοῦ. Σύµφωνα µέ τό κα�
ταρτισθέν πρόγραµµα τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς χο�
ροστατοῦντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Πειραιῶς



22

καί Σαλαµῖνος κ. Γεροντίου ἐψάλλη ὁ ἑόρτιος Μ.
Ἑσπερινός ἐνῶ τήν κυριώνυµο ἡµέρα τῆς πα�
νηγύρεως Τρίτη 20�10/2�11 ἀνταποκρινόµενος εἰς τό
κάλεσµα τῆς Ἱ. Μονῆς τῆς εὐχαριστιακῆς συνάξεως
προέστη ὁ νεοκλεγής Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκο�
πος Ἀθηνῶν κ. Καλλίνικος. Ὡς συνιερουργοί τοῦ
νέου προκαθηµένου παρέστησαν ὁ οἰκεῖος Μητρο�
πολίτης Σεβ. κ. Γερόντιος, ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χρι�
στιανουπόλεως κ. Γρηγόριος καί ὁ ἱερός κλῆρος.
Μετά τό πέρας τῆς Θ. Λειτουργίας ὁ πηδαλιοῦχος
τῆς ΠειραJκῆς Ἐκκλησίας Σεβ. κ. Γερόντιος πού διά
συντόµου προσλαλιᾶς προσεφώνησε τόν σεπτό
Πρωθιεράρχη τῆς Ἐκκλησίας καί τοῦ προσέφερε ἐξ
ὀνόµατος τῆς Ἱ. Μονῆς µιά ἀρχιερατική ράβδο.
Ἀκολούθως εἰς τάς πέριξ τῆς Μονῆς ὁδούς πα�
ρουσία τῶν Ἀρχῶν καί τοῦ φιλεόρτου λαοῦ λιτα�
νεύθηκαν ἡ θαυµατουργός εἰκόνα καί τά µαρτυ�
ρικά ἱερά λείψανα τοῦ ἑορταζοµένου Ἁγ. Ἀρτεµίου.

Μέ τήν πάνδηµη συµµετοχή τοῦ χιακοῦ χριστε�
πωνύµου πληρώµατος ἑορτάστη στήν µυρόβολο
Χίο τήν Τρίτη 20�10/2�11 ἡ µνήµη τῆς Ὁσίας Μα�
τρώνης τῆς Χιοπολίτιδος. Ὁ Τοποτηρητής τῆς
νήσου Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας

κ. Χρυσόστοµος τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς καί στό
πλαίσιο τῆς καθιερωµένης Ἱερᾶς Ἀγρυπνίας χο�
ροστάτησε εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό πού τελέσθηκε
στήν ἑορτάζουσα Ἱ. Μονή Ἁγ. Ματρώνης ∆ιδύµων,
ἐνῶ τήν κυριώνυµο ἡµέρα τῆς ἑορτῆς ὡς προ�
εξάρχων τῆς πανηγύρεως προέστη τῆς εὐχαρι�
στιακῆς συνάξεως ὡς καί τῆς λιτανεύσεως τῆς ἱερᾶς
εἰκόνος πού τελέσθηκαν στόν πανηγυρίζοντα Ἱ.
Ναόν Ἁγ. Ματρώνης τῆς πόλεως Χίου. Τήν Θ. Λει�
τουργία πού τελέσθηκε στό πλαίσιο τῆς ἱερᾶς
ἀγρυπνίας στήν πανηγυρίζουσα ἱστορική καί πα�
λαίφατη Ἱ. Μονή ∆ιδύµων ἐτέλεσε ὁ Παν/τος Ἀρ�
χιµ. Στέφανος Τσίκουρας.

� «Τόν στεφανωθέντα καί ἐν µάρτυσι θαυµαστόν»
Ἅγ. ∆ηµήτριον ἐτίµησαν ἁγιοπρεπῶς οἱ φιλοµάρ�
τυρες καί φιλέορτοι χριστιανοί τήν ∆ευτέρα 26�10/8�
11. Κατά τά εἰωθότα καί πρός τιµήν τοῦ µεγα�
λοµάρτυρος, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σα�
λαµῖνος κ. Γερόντιος προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν
πού τελέσθηκαν στήν ἑορτάζουσα Ἱ. Μονή Κερα�
τσινίου (Ἀµφιάλης), ἐνῶ τήν κυριώνυµη ἡµέρα, εἰς
τήν πανηγυρική Θεία Λειτουργία καί εἰς τήν λιτά�
νευση τῆς εἰκόνος τοῦ Ἁγίου, ἰδιαίτερη λαµπρότητα
προσέδωσε καί ἡ συµµετοχή τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου. Ὁ ὡς ἄνω
ἱεράρχης ἀνταποκρινόµενος εἰς τά ποιµαντορικά του
καθήκοντα τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς χοροστάτησε
εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό πού τελέσθηκε εἰς τό Ἱ. Ἡσυ�
χαστήριο Ἁγ. ∆ηµητρίου ∆οµβραίνης.

Ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστιανουπόλεως κ. Γρη�
γόριος εἰς τό πλαίσιο τῶν καθηκόντων του ὡς το�
ποτηρητής τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Σερρῶν, Ἀνατο�
λικῆς Μακεδονίας καί Θράκης προέστη τῆς πα�
νηγύρεως τοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. ∆ηµητρίου Καβάλας.

� Προεξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Ἀττικῆς
καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου τοποτηρητοῦ τῆς
ἀκριτικῆς νήσου Σάµου ἑόρτασε τήν ἐτήσια πανή�
γυρί του τήν Κυριακή 1/14 Νοεµβρίου ὁ Ἱ. Ναός Ἁγ.
Ἀναργύρων Καρλοβάσου.

� Ἡ Κυριακάτικη ἀργία συνέβαλε εἰς τήν λαµ�
πρότητα µέ τήν ὁποίαν ἑορτάσθηκε καί ἐφέτος στίς
8/21 Νοεµβρίου ἡ σύναξις τῶν Τιµίων Ἐπουρανίων
θείων, νοερῶν ἀΰλων ἀσωµάτων ∆υνάµεων. Ἡ
περίσεµνη Ἱ. Μονή Ἁγ. Ταξιαρχῶν Ἀθικίων ὑπῆρξε
καί ἐφέτος τό ἐπίκεντρο τῶν ἐκκλησιαστικῶν λα�
τρευτικῶν ἐκδηλώσεων πού τελέσθηκαν πρός τιµήν
τῶν Ἁγ. Ἀγγέλων καί ὁ πόλος ἕλξεως ἑκατοντάδων
προσκυνητῶν ἀπό τήν Ἀττική καί τήν Πελοπόννη�
σο. Τῶν πανηγυρικῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν συµπα�
ραστατούµενος ὑπό τῶν Σεβ. Μητροπολιτῶν Πει�
ραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γεροντίου καί Ἀττικῆς καί
Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου προέστη ὁ Μακαριώτα�



2�

τος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Καλλίνικος, ἐνῶ
συµπροσευχόµενος παρέστη καί ὁ Θεοφ. Ἐπίσκο�
πος Βρεσθένης κ. Θεοδόσιος. Μέ τήν αὐτή τιµή καί
µοναστηριακή τάξη ἐτελέσθη πρός τιµήν τοῦ προ�
εξάρχοντος τῶν οὐρανίων ταγµάτων Ἀρχιστρα�
τήγου Μιχαήλ ἱερά ἀγρυπνία στήν προσκυνηµα�
τική Ἱ. Μονή Ταξιάρχου Μιχαήλ Νένητων Χίου.
Τήν ὁλονύκτια λατρευτική σύναξη πού τελέσθηκε
ὑπό τοῦ Καθηγουµένου τῆς Ἱ. Σκήτης Ἁγ. Πατέρων
Χίου Παν/του Ἀρχιµ. Ἀµβροσίου Ψωµιά παρηκο�
λούθησε πλῆθος εὐσεβῶν χριστιανῶν πού προσ�
τρέχουν πάντοτε ταπεινοί προσκυνητές τῆς θαυµα�
τουργοῦ καί ἐφεστίου εἰκόνος τοῦ Ταξιάρχου καί
προµάχου τῶν Ἀγγέλων Ἀρχιστρατήγου Μιχαήλ.

� Τήν ∆ευτέρα 9/22 Νοεµβρίου ἡµέρα τιµῆς καί
µνήµης τοῦ ἐν Ἁγίοις πατρός ἡµῶν Νεκταρίου ὁ Θε�
οφ. Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος προέστη τῆς ἱερᾶς πα�
νηγύρεως τοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Νεκταρίου Ρόδου. Ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς χοροστάτησε
εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό πού τελέσθηκε εἰς τό πανη�
γυρίζοντα Μητροπολιτικόν Ἱ. παρεκκλήσιον Ἁγ.
Νεκταρίου Χατζηκυριακείου. Ἱερουργοῦντος τοῦ
Παν/του Ἱεροµ. Παρθενίου Κωνσταντάρα καί πρός
τιµήν τοῦ θαυµατουργοῦ Ἁγίου εἰς τό Ἱ. Ἡσυχα�
στήριο Παναγίας Ὁδηγητρίας � Ἁγ. Νεκταρίου
Ἀχαρνῶν τό βράδυ τῆς Κυριακῆς 8/21 Νοεµβρίου
ἐτελέσθη ἱερά ἀγρυπνία.

Ὁµοίως ἑορτάσθη ἡ µνήµη τοῦ νεοφανοῦς Ἁγίου καί
στό Ἱ. Ἡσυχαστήριο Παναγίας ΠορταJτίσσης � Ἁγ.
Νεκταρίου Ἀρτέµιδος. Τά τῆς ἱερᾶς ἑορτῆς ἐτελέσθη�
σαν ὑπό τοῦ Παν/του Ἀρχιµ. Νεκταρίου Ἐλευθερίου.

� Κάθε χρόνο τό φιλέορτον καί φιλάγιον χρι�
στεπώνυµο πλήρωµα τῆς Ἐκκλησίας µας τιµᾶ ἁγιο�
πρεπῶς τήν µνήµη καί τούς γενναίους ἀγῶνες τοῦ
µεγαλοµάρτυρος καί θαυµατουργοῦ Ἁγ. Μηνᾶ πού
δικαίως ἔχει χαρακτηρισθῆ ὡς µαρτύρων ἀγλάJσµα.
Στό πλαίσιο τῆς ἁγιωνύµου αὐτῆς ἑορτῆς καί ἀντα�
ποκρινόµενος εἰς τό κάλεσµα τοῦ ἑορτάζοντος Ἱ.
Ναοῦ Ἁγ. Μηνᾶ Βιλλίων ὁ Μακαριώτατος Ἀρ�

χιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Καλλίνικος συµπαραστα�
τούµενος ὑπό τοῦ οἰκείου ἱεράρχου Σεβ. Μητρο�
πολίτου Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου, τό
ἀπόγευµα τῆς ἑορτῆς χοροστάτησε εἰς τόν Μ. Ἑσπε�
ρινό καί ἐν συνεχείᾳ ἡγήθηκε τῆς λιτανεύσεως τῆς
ἱερᾶς εἰκόνος. Ἐν συνεχεία ὁ µέν Μακαριώτατος
Πρωθιεράρχης µετέβη εἰς τήν ἐπίσης ἑορτάζουσα
ἀνδρώα Ἱ. Μονή Ὁσ. Θεοδώρου Στουδίτου Ἀθι�
κίων καί προέστη ἱερᾶς ἀγρυπνίας πού τελέσθηκε
πρός τιµήν τοῦ µεγάλου τῆς Ὀρθοδοξίας προµάχου
καί τῆς εὐσεβείας διδασκάλου, ὁ δέ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος χο�
ροστάτησε εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό τῆς ἱερᾶς ἀγρυ�
πνίας πού τελέσθηκε εἰς τήν πανηγυρίζουσα Ἱ.
Μονή Ἁγ. Μηνᾶ Ἀνθούσης. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος, τόσο τήν πα�
ραµονή ὅσο καί τήν κυριώνυµη ἡµέρα τῆς ἑορτῆς
προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν εἰς τό τιµώµενον
ἐπ' ὀνόµατι τοῦ Ἁγίου Ἱ. Ἡσυχαστήριον Κερα�
τσινίου (Ἀµφιάλης). Ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστια�
νουπόλεως κ. Γρηγόριος κατά παράκλησιν τοῦ Σεβ.
Μητροπολίτου Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσο�
στόµου τήν κυριώνυµη ἡµέρα τῆς ἑορτῆς ἱερούργη�
σε εἰς τόν ἑορτάζοντα Ἱ. Ναόν Ἁγ. Μηνᾶ Βιλλίων,
ἐνῶ ὁ Σεβ. Μητροπολίτης κ. Χρυσόστοµος, παρέστη

συµπροσευχόµενος, ἐν τῷ ἱερῷ βήµατι τοῦ πανη�
γυρίζοντος Ἱ. Ἡσυχαστηρίου Ἁγ. Μηνᾶ Ἀµφιάλης
καί ἔλαβε µέρος µετά τοῦ οἰκείου ἱεράρχου Σεβ.
Μητροπολίτου κ. Γεροντίου εἰς τήν πάνδηµη λιτά�
νευση τῆς θαυµατουργοῦ εἰκόνος τοῦ Ἁγίου.




