


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Ἡ Ἱερά Σκήτη τῶν Ἁγίων Πατέρων

στή Χίο.

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Παιδικαί Κατασκηνώσεις 2010............................. 3

Τό Κρυφό Σχολειό κι ἡ Ἱστορία........................... 4-9

Φωνή ἀπό παλαιά .................................................. 10

Ἀφιέρωμα ................................................................ 11-12

Eἰδήσεις καί σχόλια................................................ 13-15

Τήν Διακονίαν σου πληροφόρησον..................... 16-23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 60ό Τεῦχος 965
Ἰούλιος-Αὔγουστος 2010

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ Β΄

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

ISSN: 1107-6763

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

Τά ἀνυπόγραφα ἄρθρα ἀποδίδονται
εἰς τήν διεύθυνσιν.

ΠΑΤΕΡΠΑΤΕΡ ΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ

«Ὅταν ἡ γνώση εἶναι χωρίς ἀγά-
πη φουσκώνει τόν ἄνθρωπο καὶ τὸν
κάνει ἀλαζόνα καί διχαστικό. Δέν
ἐμποδίζει, βέβαια ἡ Γραφή, τὸ νὰ
ἔχει κανείς μεγάλη γνώση, ἀλλά
προστάζει νὰ τὴν ἔχει μέ ἀγάπη.
Διότι χωρίς ἀγάπη δέν ὑπάρχει κα-
νένα κέρδος παρά μόνο βλάβη». .

(Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ,
Ὑπόμνημα εἰς τὴν Α΄ πρός Κοριθίους,

ΕΠΕ 11, σελ. 317-319)



ΚΑΤΑΣΚΗΝΩΣΕΙΣ 2010

Μ
έ τή χάρη τοῦ Θεοῦ καί τήν εὐλογία
τοῦ Σεβασµιωτάτου Μητροπολίτου
Θεσσαλονίκης κ. Μαξίµου λειτούργη�

σαν καί φέτος οἱ κατασκηνώσεις τῆς Ι. Μ.
Θεσσαλονίκης, στό δασικό χωριό ∆ρυάδες
τοῦ ∆ήµου Ἰταµοῦ, στό νοµό Καρδίτσας.

Τό πρωινό ξεκινοῦσε µέ τήν πρωινή προ�
σευχή, ἀκολουθοῦσε ἡ ἔπαρση τῆς σηµαίας,
τό πρωινό γεῦµα, µιά µικρή ὁµιλία πνευµα�
τικοῦ περιεχοµένου καί ἡ καθαριότητα τῶν
σπιτιῶν. Κατά τή διάρκεια τῆς ἡµέρας τά
παιδιά ἀθλοῦνταν, ἔκαναν τοξοβολία καί
περνοῦσαν τήν ὥρα τούς δηµιουργικά καί
εὐχάριστα φτιάχνοντας διάφορες κατα�
σκευές καί χειροτεχνίες. Ἡ ἡµέρα τελείωνε
µέ τήν ὑποστολή τῆς σηµαίας, πρίν τό βρα�
δινό, καί τήν ἀκολουθία τοῦ Μικροῦ Ἀπο�
δείπνου.

Ἀξίζει νά σηµειωθεῖ ὅτι τά παιδιά εἶχαν
τήν εὐκαιρία νά ἐπισκεφτοῦν τά Μετέωρα
καί νά προσκυνήσουν στίς Ἱερές Μονές Ἁγί�
ου Νικολάου Ἀναπαυσᾶ καί Ἁγίου Στεφά�
νου, καθώς καί τήν κάρα τοῦ Ἁγίου Βησσα�
ρίωνος, στήν Ι.Μ.∆ουσίκου Τρικάλων.

Καθ’ ὅλη τή διάρκεια τῶν δύο κατασκη�
νωτικῶν περιόδων, φρόντιζαν γιά τήν
εὔρυθµη λειτουργία τῆς κατασκήνωσης ὁ
Σεβασµιώτατος Μητροπολίτης Θεσσαλονί�
κης κ. Μάξιµος καί οἱ ἱερεῖς τῆς Μητροπό�
λεως, π. ∆ηµήτριος Μίγδος καί π. Γρηγόριος
Πρυνιᾶς.

Ἡ παιδική Κατασκήνωση τῆς Ἐκκλησίας
µας εἶναι τό Κατηχητικό του καλοκαιριοῦ
καί εἶναι ἐπιβεβληµένο ὅλοι νά τή στηρί�
ξουµε, γιατί ἐκεῖ τα παιδιά µας βιώνουν τήν
πνευµατική ἐν Χριστῷ ζωή.



Ε ἴδαμε πρίν πώς οἱ ἀναθεωρητές ἱστορικοί μας
λένε -σέ ὅλους τούς τόνους- πώς τό κρυφό σχο-

λειό δέν εἶναι τίποτε ἄλλο παρά ἕνας ἐθνικός
μύθος. Ὅμως, παρ’ ὅλο πού κατά τούς ἀναθεωρητές
ἱστορικούς ἡ ἱστοριογραφία ἔχει ἀποδείξει ὁριστικά
πλέον ὅτι «κρυφό σχολειό» δέν ὑπῆρξε ποτέ, ἡ
ἄποψη πώς τό κρυφό σχολειό ἦταν μύθος, ὅλως πε-
ριέργως, δέν γίνεται ἀποδεκτή ἀπό ὅλους τούς
σύγχρονους ἱστορικούς. Ἔτσι, κορυφαῖοι ἐρευνητές
ὅπως ὁ Δ. Κόκκινος, ὁ Τ. Γριτσόπουλος ὁ Ι. Ν. Θε-
οδωρακόπουλος56 ὁ Β. Σφυρόερας57 καί ἄλλοι
δέχονται ἀπόλυτα τήν ἱστορικότητα τοῦ κρυφοῦ
σχολειοῦ, πράγμα πού κάνει τούς ἱστορικούς τῆς
ἀποδόμησης νά τό ὁμολογοῦν, σέ στιγμές ἀπρό-
σμενης εἰλικρίνειας, μέ ἰδιαίτερη πικρία καί ὀργή:
«Πῶς αὐτή ἡ ἰσχυρότατη ἀποδοχή τοῦ μύθου καί

ἀκόμη περισσότερο ἡ ἀντίσταση ἀκόμη καί μελῶν
τῆς ἀκαδημαϊκῆς κοινότητας νά δεχθοῦν τήν
ἀπόρριψη του;»58.

Τό πιό ἐνδιαφέρον ὅμως εἶναι πώς ἡ ἱστορι-
κότητα τοῦ κρυφοῦ σχολειοῦ γίνεται ἀνεπιφύλα-
κτα δεκτή ἀπό πολλές μελέτες τῆς σύγχρονης διε-
θνοῦς βιβλιογραφίας.

Χαρακτηριστικά εἶναι τα ὅσα γράφουν οἱ Aliki
Dragona καί Carolyn Handa:

«Ἀκόμη καί σέ περιόδους μεγάλης πολιτικῆς κα-
ταπίεσης, ὅπως ἡ Ὀθωμανική κυριαρχία, ἀλλά καί
ἡ ναζιστική κατοχή, οἱ Ἕλληνες, μέ κάποια αἴσθη-
ση ἀνωτερότητας καί ὑπεροχῆς, φρόντιζαν νά δια-
σφαλίζουν τήν συμμετοχή τούς σέ κάποιου εἴδους
ἐπίσημων ἤ ἀνεπίσημων σχολείων γιά τήν ἐκμάθη-
ση γραφῆς καί ἀνάγνωσης. Παράδειγμα, τά
“κρυφά σχολεῖα”, τά ὁποῖα λειτουργοῦσαν κρυφά
καί “παράνομα” σέ ὅλη τήν Ἑλλάδα, στά 400
χρόνια τῆς ὀθωμανικῆς κυριαρχίας, καί τά ὁποία
ἐνστάλαζαν ἕνα ἰσχυρό ἑλληνικό ἦθος. Τό ἴδιο καί
κατά τόν Β´ Παγκόσμιο Πόλεμο, ὅταν τά ἐπίσημα
δημόσια καί ἰδιωτικά σχολεῖα ἔκλεισαν τίς πόρτες
τούς γιά τούς μαθητές τους, πολλοί διδάσκονταν
“κατ’ οἶκον”, ἀπό συγγενεῖς ἤ φίλους»59.

Σέ παρόμοια μέ τίς παραπάνω ἐρευνήτριες συμ-
περάσματα καταλήγουν ἐπίσης καί οἱ C. M. Co-
stantakos καί J. N. Spiridakis, σύμφωνα μέ τούς
ὁποίους «τά κρυφά σχολειά λειτουργοῦσαν κρυφά,
ὑπό τήν κάλυψη πού προσέφερε τό σκοτάδι, μέ
στόχο τήν διατήρηση τῆς γλώσσας»60. Τά ἴδια
ἐπίσης ὑποστηρίζουν γιά τόν ρόλο τοῦ κρυφοῦ
σχολειοῦ ὁ James Georgas61 καί ὁ Nicholas V. Gia-
naris62.

Ὅμως ὁ ποιό ἀπρόσμενος ὑποστηρικτής τῆς
ὕπαρξης τοῦ κρυφοῦ σχολειοῦ, καί μάλιστα στά
ἐγκυρότερα διεθνῆ ἐπιστημονικά φόρα, εἶναι ὁ κο-
ρυφαῖος σέ θέματα ἐκπαίδευσης καθηγητής
Γεώργιος Ψαχαρόπουλος, ὁ ὁποῖος εἶναι ἕνας ἀπό
τούς λαμπρότερους ἐκφραστές τοῦ εὐρωπαϊσμοῦ
καί τοῦ πολιτικοῦ φιλελευθερισμοῦ στήν χώρα μας.

Ὁ ὑπεράνω πάσης σκοταδιστικῆς ὑποψίας κα-
θηγητής Ψαχαρόπουλος ἔγραψε σέ εἰδικό ἄρθρο
τοῦ τά ἑξῆς ἐνδιαφέροντα γιά τό κρυφό σχολειό:
«Ἡ ἐκπαίδευση ἔχει μιά μακρά παράδοση στήν
Ἑλλάδα. Ὁ Σωκράτης δίδασκε ὅταν οἱ λαοί τῆς δυ-
τικῆς Εὐρώπης ἦταν ἀκόμη ἀναλφάβητοι. [...] Τά
ὅσα συνέβησαν στά 400 χρόνια τῆς τουρκικῆς κα-
τοχῆς θά πρέπει νά μεγάλωσαν τήν ὄρεξη τῶν
Ἑλλήνων γιά παιδεία. Πάντως, σέ κάθε περίπτωση

�

ΤΟ ΚΡΥΦΟ ΣΧΟΛΕΙΟ
ΚΙ Η ΙΣΤΟΡΙΑ:

• Οἱ πηγές
• Οἱ μαρτυρίες
• Ἡ ἀλήθεια

τοῦ κ. Γεωργίου Κεκαυμένου

«Ὅποιος ἐλέγχει τό παρελθόν, ἐλέγχει τό
μέλλον» (Γεώργιος Ὄργουελ, 1984)

∆ιονυσίου Καλλιάρχου,
τοῦ τιθέντος τήν ψυχήν ὑπέρ

τῶν προβάτων, αἰωνία ἡ µνήµη.

(συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)



�

εἶναι ξεκάθαρο ὅτι τό κρυφό σχολειό βοήθησε
στήν διάσωση τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας καί τῆς
ἐθνικῆς ταυτότητας»63.

Ἡ παιδεία στήν Τουρκοκρατία:
Πηγές καί µαρτυρίες

Τό πότε ἐμφανίστηκε γιά πρώτη φορά ὁ «μύθος»
γιά τήν ἀπαγόρευση ἀπό τούς Τούρκους τῆς παι-
δείας καί ὁ μύθος τοῦ κρυφοῦ σχολειοῦ, ὁ καθη-
γητής Ἀγγέλου πιστεύει ὅτι εἶναι πολύ δύσκολο νά
τό ἀνακαλύψουμε: «Μέ ποιόν τρόπο διαμορφώνε-
ται γενικότερα αὐτή ἡ δοξασία γιά τήν ἀπαγόρευ-
ση τῶν Τούρκων καί τήν κρυφή καλλιέργεια τῶν
γραμμάτων ἀπό τούς Ἕλληνες, δέν τό γνωρίζουμε,
οὔτε καί εἶναι εὔκολο -μέ τά σημερινά δεδομένα-
νά τήν ἀναζητήσουμε»64.

Ὅπως ἀναφέραμε παραπάνω, ὁ Ἀγγέλου μᾶς
διαβεβαιώνει πώς στήν Turcograecia τοῦ Κρουσίου
δέν ὑπάρχει οὔτε ὁ παραμικρός ὑπαινιγμός γιά
ἀπαγόρευση τῆς παιδείας ἀπό τούς Τούρκους καί
γιά κρυφό σχολειό. Γι’ αὐτό καί ἐμεῖς θά ξε-
κινήσουμε τήν ἔρευνά μας στίς πηγές, ἀπό αὐτό
ἀκριβῶς τό ἔργο.

Ὁ Κρούσιος στήν Turcograecia δημοσίευσε, με-
ταξύ ἄλλων, καί τίς ἐπιστολές πού τοῦ εἶχε στείλει
ὁ Θεοδόσιος Ζυγομαλᾶς, ὁ ὁποῖος ἦταν «πρωτο-
νοτάριος», δηλαδή ἀρχιγραμματέας τῆς πατριαρ-
χικῆς αὐλῆς στήν Κωνσταντινούπολη. Ἐκεῖ ὁ Ζυ-
γομαλᾶς περιγράφει στόν σπουδαῖο φίλο του σέ
ποιά κατάσταση βρίσκονταν οἱ ἑλληνικές περι-
φέρειες65 καί οἱ ἑλληνικές πόλεις66 παλαιότερα καί
στήν ἐποχή του.

Καί ἐνῶ κάποτε αὐτές οἱ περιοχές καί οἱ πόλεις
ἀπολάμβαναν ἀφθονία ἀγαθῶν καί εὐδαιμονία, καί
ἦσαν «λόγων πηγαί», στήν ἐποχή τοῦ Ζυγομαλᾶ
ὅλα αὐτά ἦταν πλέον «ἠφανισμένα καί λείψανον
μολονότι φέροντα τῶν πάλαι καλῶν καί τῆς τότε
εὐδαιμονίας». Καί αὐτό διότι στόν καιρό του εἶναι
«πάντα ταῦτα (φεῦ) δεδουλωμένα δουλείᾳ Ἀγα-
ρηνῶν, καί οὐκ ἔχοντα τάς ἐλευθέρους ἐπιστήμας,
εἰ μή τί πού ἐφευρίσκεται. Τό δ’ αἴτιον, ὅτι αἱ
κακώσεις καί αἱ συζητήσεις τῶν τυραννούντων
δειναί»67. «Σοφίαν γάρ ἤ μαθήματα, δοῦλοι ὄντες
νῦν, οὐκ ἔχομεν»68. «Τοιούτου καιροῦ [ἀρίστου]
οἱ δυστυχεῖς ἡμεῖς Ἕλληνες χρήζομεν μέν, οὐκ
εὐτυχοῦμεν δέ τυχεῖν. [...] Ἀπολέσαντες γάρ ἡμεῖς
βασιλείαν, καί σοφίας ἐστερήθημεν, βαρβα-
ρωθέντες ἐν βαρβάροις χρονίως, καί ἀνανεύειν

ταῖς δυστυχίαις κωλυόμενοι»69. «Ἡμεῖς γάρ ὀνό-
ματι Ἕλληνες. Αὐτοί δέ (οἱ φοιτητές τοῦ Κρου-
σίου), σοφία καί ἔργοις ἀρίστοις καί λαμπροῖς»70.

Ὅπως μᾶς ἀναφέρει ὁ Ζυγομαλᾶς, τό σκοτάδι
τῆς σκλαβιᾶς ἔφερνε ὅλες τίς πόλεις τοῦ Ἑλληνι-
σμοῦ σέ τραγική ἀντίθεση μέ τό λαμπρό βυζαντινό
παρελθόν τους71. Καί γιά ποιόν λόγο τά ἑλληνικά
μέρη δέν εἶχαν πιά τίς ἐλεύθερες ἐπιστῆμες; Ἀδια-
φοροῦσαν οἱ Ἕλληνες; Καθόλου! Τό ἀντίθετο μάλι-
στα. Γιατί ὅπως λέει πάλι ὁ ἴδιος:

«Δεκτικώτατοί εἰσιν οἱ τοῖς τοιούτοις τόποις
ἐνοικοῦντες, ὅτε διδασκάλου τύχωσι, τῶν μα-
θημάτων λαμβάνειν, διά τήν ἐνοῦσαν ὡς οἶμαι τῷ
ἑλληνικῷ γένει εὐγένειαν καί τήν κράσιν καί
θέσιν τῶν τόπων αὐτῶν. Ἅ πλεονεκτήματά εἰσι
ΘΕΟΘΕΝ ἐμπεφυκότα, καί σχεδόν ἀνεξάλειπτα.
Τά νέφη δέ τῶν ἐπισυμβάντων κακῶν, τόν ἥλιον
τῶν καλῶν τούτων οὐκ ἐά καί τήν σοφίαν
θάλλειν. Δώη δέ Θεός ποτε ἄνεσιν καί ΕΛΕΥΘΕ-
ΡΙΑΝ, τήν τε εἰς τό ἀρχαῖον ἀποκατάστασιν. Ὁρῶ
δέ νῦν (ὡς καί ἄλλοτε ἔγραψα. Καί λέγειν τοῖς
ἐνταῦθα πᾶσιν οὐ παύομαι, τήν ἀλήθειαν κη-
ρύττων) μετοικήσαντα πάντα τά ἀγαθά ἀπό τῶν
ἑλληνικῶν τόπων καί οἰκήσαντα ἐν ἡμῖν. Ἥ τε
σοφία καί τῶν μαθημάτων ἐπιστῆμαι, αἱ τέχναι αἱ
ἄρισται, ἡ εὐγένεια, τά ὅπλα, ὁ πλοῦτος, ἡ παί-
δευσις καί ὁ λοιπός τῶν χαρίτων χορός. Ἑλληνι-
κῶν δέ χαρίτων τό κλέος βαρύς ὤλεσεν αἰών, βαρ-
βαρικοῖς δαμάσας ἤθεσιν ἀγλαϊνήν. Ὥς τις λόγιος
ἀνδρῶν (Ἀντώνιος Ἔπαρχος οὗτος, Κερκυραῖος)
θρηνῶν τήν Ἑλλάδος καταστροφήν, ζυγόν δου-
λείας ἀκλεῶς ὑποφέρουσαν, ἔκλαυσε, στίχοις
ἠρωελεγείοις δακρυχέων, ὑπέρ τοῖς διακοσίοις»72.

Διψᾶνε οἱ Ἕλληνες γιά παιδεία, λέει ὁ Ζυγο-
μαλᾶς, διότι τό ἑλληνικό γένος ἔχει ὡς ἔμφυτα ἀπό
τόν Θεό «πλεονεκτήματα» τήν «εὐγένεια» καί τήν
φιλομάθεια. Ἀλλά ἡ βαριά καί τυραννική σκλαβιά
τῶν Τούρκων δέν ἀφήνουν τήν σοφία νά ἀνθήσει...
Γι’ αὐτό καί προσεύχεται στόν Θεό νά δώσει στό
ἑλληνικό γένος τήν ἐλευθερία του!

Σέ μιά ἐπιστολή του πρός τόν Κρούσιο, ὁ Ζυγο-
μαλᾶς παραθέτει ἐπίσης καί ἕνα ἄκρως ἀποκαλυ-
πτικό ἀπόσπασμα ἀπό κάποια ἐπιστολή τοῦ Γεν-
νάδιου Σχολάριου, τοῦ πρώτου πατριάρχη μετά τήν
ἅλωση τῆς Βασιλεύουσας, ὁ ὁποῖος παρουσιάζεται
σήμερα ἀπό κάποιους καί ὡς κατεξοχήν «τουρκόφι-
λος». Λέει λοιπόν ὁ Σχολάριος:

«Μνήσθητε, ἀδελφοί καί πατέρες, πόσον τε καί
ποταπόν ὑπῆρχε τό γένος ἡμῶν. Ἦν γάρ σοφόν,



�

ἔνδοξον, γενναῖον, φρόνιμον, ἀνδρεῖον, πᾶσαν
τήν οἰκουμένην ὑποτάξαν εἰς μοναρχία. Καί μήν,
καί τῇ κατ’ ἀρετήν σπουδῇ τε καί ἁγιωσύνῃ. [...]
Ἀλλά νῦν, φεῦ τῶν κακῶν!, ἀπώλετο πᾶν. [...] Ποῦ
τά παιδευτήρια τῆς σοφίας; [...] Κατεπόρθησαν
ὑπό τοῦ Μωάμεθ»73.

Ὅπως βλέπουμε λοιπόν, ἦταν τόσο πολύ καλός
«συνεταῖρος» τοῦ κατακτητῆ ἡ ἐκκλησία, ὥστε τά
κορυφαῖα στελέχη τοῦ Πατριαρχείου νά χαρα-
κτηρίζουν στούς ξένους τόν «συνεταῖρο» τους ὡς
φριχτό «βάρβαρο τύραννο»!

Ἐδῶ πρέπει νά κάνουμε μιά πολύ σημαντική πα-
ρατήρηση. Ὅπως εἴδαμε μόλις παραπάνω, οἱ ἀνα-
θεωρητές ἱστορικοί μᾶς βεβαιώνουν πώς τά «στε-
ρεότυπα» καί οἱ «ἀνακρίβειες» σχετικά μέ τήν
τουρκική βαρβαρότητα καί τόν τουρκικό ζυγό
ἀρχίζουν νά λέγονται ἀπό τόν Κοραῆ καί
μετά. Καί ὅμως, ἐμεῖς βλέπουμε ἐδῶ ἕναν
κορυφαῖο ὑπάλληλο τῆς πατριαρχικῆς
αὐλῆς, τόν Ζυγομαλᾶ, 200 χρόνια πρίν
ἀπό τόν Κοραῆ, νά ἀποδίδει τήν ἄθλια
κατάσταση στήν ὁποίαν βρίσκονταν ὅλες
οἱ ἑλληνικές περιοχές καί πόλεις τοῦ και-
ροῦ του, εἰδικά στό θέμα τῆς παιδείας,
στήν σκλαβιά καί τήν τυραννία τῶν
«Ἀγαρηνῶν»!

Γιά τόν Ζυγομαλᾶ λοιπόν, οἱ Τοῦρκοι
ἦταν ὑπεύθυνοι γιά τήν ἔλλειψη τῆς παι-
δείας στούς Ἕλληνες, καί ὄχι οἱ «ἀργοί
ρυθμοί τῆς τουρκοκρατίας», ἤ ὁ «ἀγρο-
τικός χαρακτῆρας τῆς κοινωνίας». Γι’ αὐτό
καί τόν ἀκοῦμε νά κάνει λόγο γιά «κατα-
στροφή τῆς Ἑλλάδος», γιά «ζυγό δου-
λείας», γιά «κακώσεις», γιά «τυράννους»
καί γιά «βαρβάρους», ἐνῶ ὁ Σχολάριος μᾶς
λέει πώς ὅλες οἱ χάρες τοῦ γένους μας ἐξαφανίσθη-
καν «ἀπό τόν Μωάμεθ»! Ἄρα, 200 χρόνια πρίν ὁ Ζυ-
γομαλᾶς καί 300 χρόνια πρίν ὁ Σχολάριος, ἔλεγαν τά
ἴδια μέ τόν Κοραῆ καί χειρότερα!

«Ἡ ἔννοια τῆς ἐθνικῆς ἀπελευθέρωσης ἦταν
ἁπλῶς ἔξω ἀπό κάθε δυνατότητα σκέψης στά ἐκ-
κλησιαστικά περιβάλλοντα. Ἦταν, δηλαδή, ἀδια-
νόητη»74, μᾶς διαβεβαιώνουν οἱ ἀναθεωρητές ἱστο-
ρικοί. Καί ὅμως, ἐμεῖς μόλις εἴδαμε τόν δεύτερης
γενιᾶς75 πρωτονοτάριο τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πα-
τριαρχείου Θεοδόσιο Ζυγομαλᾶ νά προσεύχεται
στόν Θεό μέ ὅλη τήν δύναμη τῆς ψυχῆς τοῦ γιά τήν
ἐλευθερία τοῦ Ἑλληνικοῦ γένους! Καί δέν θά εἶναι
ὁ μόνος.

Τόσο ἀνθελληνικό ἦταν τό Πατριαρχεῖο, καί
τόσο πολύ δίωκε κάθε τί τό ἑλληνικό, γιά νά θυμη-
θοῦμε καί τούς ἑλληνοκεντρικούς φίλους μας...

Βέβαια, γιά νά μπορεῖς νά διαβάσεις τήν Turco-
graecia πρέπει νά κατέχεις καί λίγο ἀπό παλαι-
ογραφία, ἔτσι πώς εἶναι κι αὐτή γραμμένη76! Ἀλλά,
πάλι... Τήν Turcograecia δυσκολεύονται νά τήν
διαβάσουν. Τήν Ἱστορία ὅμως τοῦ Ἑλληνικοῦ
Ἔθνους τουλάχιστον, θά ἀποφασίσουν ποτέ νά τήν
ἀνοίξουν; Γιατί ἄν ὑποβάλλονταν ποτέ στόν κόπο
νά τήν διαβάσουν, θά ἔβρισκαν ἐκεῖ τήν ἀναφορά
τοῦ ἰησουίτη Francois Richard, ὁ ὁποῖος ἐν ἔτει
1657, ἑκατό χρόνια μετά τόν Ζυγομαλᾶ, ἀποροῦσε
γιά τό πῶς ἦταν δυνατόν νά ὑπάρχουν χριστιανοί
στήν Τουρκία, ἀφοῦ οἱ διωγμοί πού ὑφίσταντο οἱ
χριστιανοί ἀπό τήν «ὀθωμανική διοίκηση» ἦταν

χειρότεροι ἀκόμα καί ἀπό τούς διωγμούς
τοῦ Νέρωνα καί τοῦ Διοκλητιανοῦ(!):

«Πολλές φορές ἀπορῶ πῶς κατόρ-
θωσε νά ἐπιβιώσει ἡ χριστιανική πίστη
στήν Τουρκία καί πῶς ὑπάρχουν στήν
Ἑλλάδα 1.200.000 ὀρθόδοξοι. Καί νά
σκεφτεῖ κανείς, ὅτι οὐδέποτε ἀπό τήν
ἐποχή τοῦ Νέρωνος, τοῦ Δομητιανοῦ
καί τοῦ Διοκλητιανοῦ ἔχει νά ὑποστεῖ
ὁ Χριστιανισμός διωγμούς σκληρότε-
ρους ἀπό αὐτούς πού ἀντιμετωπίζει
σήμερα [δηλαδή τό 1650] ἡ ἀνατολική
Ἐκκλησία. [...] Καί ὅμως, οἱ Ἕλληνες
εἶναι εὐτυχισμένοι πού παραμένουν
χριστιανοί»77.

Οἱ μαρτυρίες γιά τήν ἀπίστευτη
ὠμότητα καί βιαιότητα τοῦ τουρκικοῦ

ζυγοῦ δέν σταματοῦν ἐδῶ. Τώρα θά πα-
ραθέσουμε μιά μαρτυρία πού ἀποδεικνύει

πώς οἱ Ἕλληνες κατά τήν διάρκεια τῆς «ὀθωμα-
νικῆς διοίκησης» εἶχαν ὄχι μόνον κρυφά σχολειά, μά
καί κρυφές ἐκκλησιές!

Ὁ Στίβεν Ράνσιμαν ἔγραψε γιά τήν ἐποχή τῆς
τουρκοκρατίας ἕνα ἔργο-κεφαλάρι, μέ τόν τίτλο: Ἡ
Μεγάλη Ἐκκλησία ἐν Αἰχμαλωσίᾳ78. Σ’ αὐτό τό ἔργο
του ὁ Ράνσιμαν ἐκθέτει ἀναλυτικά, μέσα ἀπό τίς
πηγές, ποιά ἦταν ἡ κατάσταση τοῦ Ἑλληνισμοῦ
κάτω ἀπό τόν τουρκικό ζυγό. Ἀνάμεσα στίς πηγές
τοῦ Ράνσιμαν συγκαταλέγεται καί τό βιβλίο τοῦ
Ἄγγλου διπλωμάτη Sir Paul Rycaut, The Present
State of the Greek and Armenian Churches. A.D.
1678, πού ἐξέδωσε τό 1679. Τό βιβλίο αὐτό ὁ
Ἄγγλος ἀξιωματοῦχος τό ἔγραψε μέ ἐντολή τοῦ βα-

Ὁ Πατριάρχης
Γεννάδιος Σχολάριος



�

σιλιᾶ Καρόλου τοῦ Β´, καί ἀποτελεῖ οὐσιαστικά
τήν ἐπίσημη ἀναφορά του πρός ἐκεῖνον. Ἐκεῖ ὁ
Ἄγγλος εὐγενής ἀναφέρει, ἀνάμεσα στά ἄλλα, καί
τά ἑξῆς:

«Εἶναι τραγική ἡ μετατροπή τῶν ἱερῶν τῆς
θρησκείας, ἡ ἀποπομπή τοῦ βασιλικοῦ ἱερατείου
καί ἡ μετατροπή τῶν ναῶν σέ τζαμιά. Τά μυστήρια
τοῦ θυσιαστηρίου τελοῦνται κρυφά
σέ μυστικές καί σκοτεινές τοπο-
θεσίες. Τέτοιες εἶδα στίς πόλεις καί
τά χωριά πού ταξίδεψα καί μοιάζουν
μᾶλλον μέ κρύπτες ἤ τάφους, παρά
μέ ἐκκλησίες. Οἱ στέγες τους εἶναι
σχεδόν στό ὕψος τῆς ἐπιφάνειας τοῦ
ἐδάφους, γιά νά μήν κατηγορηθεῖ καί
ἡ ἐλάχιστη ἔξαρση τοῦ οἰκοδομήμα-
τος ὡς θρίαμβος τῆς θρησκείας καί
πρόκληση πρός τήν ὑπερηφάνεια
τῶν τεμενῶν. [...] Δέν εἶναι λοιπόν
παράδοξο γιά τήν ἀνθρώπινη λο-
γική, πού βλέπει τήν καταπίεση καί
τήν περιφρόνηση στήν ὁποίαν εἶναι
ἐκτεθειμένοι οἱ καλοί χριστιανοί, καί
τήν ἀμάθεια στίς ἐκκλησίες τους, πού
ὀφείλεται στήν πενία τοῦ
κλήρου, τό ὅτι βρέθηκαν πολ-
λοί πού ἐγκατέλειψαν τήν
πίστη. Μᾶλλον εἶναι θαῦμα,
καί ἐπαλήθευση τῶν λόγων
τοῦ Χριστοῦ πώς πύλαι Ἅδου
οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς, πού
ἡ ἐκκλησία ἐξακολουθεῖ νά
διατηρεῖται μέσα σέ τόσο
μεγάλη καταπίεση, καί παρά τήν τυραννία καί τά
τεχνάσματα πού στρέφονται ἐναντίον της»79.

Καί ὅπως σημειώνει ὁ Ράνσιμαν, ὁ Rycaut
«κατάλαβε καλά τίς δυσκολίες πού ἀντιμετώπιζε ἡ
ἑλληνική ἐκκλησία [...] καί ἦταν καλά πληροφο-
ρημένος»80.

Τέτοια, λοιπόν, «ἄνεση» καί «ἐλευθερία» ἀπο-
λάμβαναν οἱ ἀξιολύπητοι Ἕλληνες κατά τήν τουρ-
κοκρατία, ὅπως μᾶς λένε ὁ Richard καί ὁ Rycaut,
ὥστε νά μποροῦν νά ἔχουν ἐλεύθερα καί ἀνεμπόδι-
στα τά σχολεῖα ὅπως καί τίς ἐκκλησίες τους!

Στό τέλος τοῦ 17ου αἰώνα, ὁ διακεκριμένος Ἄγ-
γλος θεολόγος Thomas Smith, ἑταῖρος, κοσμήτο-
ρας καί ἀντιπρόεδρος τοῦ Magdalen College τῆς
Ὀξφόρδης81, ὅταν ἐπέστρεψε ἀπό τήν Κωνσταντι-
νούπολη ἔγραψε μιά εἰλικρινῆ καί καλά πληροφο-

ρημένη ἀφήγηση γιά τήν ἑλληνική καί τήν ἀρμενική
ἐκκλησία82. Ἐκεῖ ἐκφράζει τόν θαυμασμό του καί τήν
ἀπορία του γιά τό πῶς «οἱ ταλαίπωροι Ἕλληνες»
ἐνῶ βρίσκονταν κάτω ἀπό μιά τέτοια «ὀδυνηρή κα-
ταπίεση ἀπό τούς ἀνόητους καί βλάσφημους Τούρ-
κους», διατηροῦσαν «μέ ὅλη τους τήν σταθερότη-
τα» τήν «ἀκέραιη ὁμολογία τῶν μυστηρίων τῆς

πίστεως, ὅπως αὐτά πιστεύονταν καί
γίνονταν ἀποδεκτά κατά τούς
πρώτους χριστιανικούς αἰῶνες»83.

Ὁ καταιγισμός τῶν μαρτυριῶν γιά
τήν «ὑπέροχη» ζωή τῶν Ἑλλήνων
κατά τήν ἐποχή τῆς «ὀθωμανικῆς
διοίκησης» δέν σταματᾶ ἐδῶ. Ἕναν
αἰῶνα μετά τό Ζυγομαλᾶ, ὁ
Νεκτάριος πατριάρχης Ἱεροσολύμων
γράφει, γύρω στά 1660, τά ἑξῆς ἀπο-
καλυπτικά γιά τήν «πρότυπη ἁρμο-
νική συμβίωση» Ἑλλήνων καί
Τούρκων καί κυρίως γιά τήν παροι-
μιώδη «ἀνεκτικότητα» τῶν «Ὀθω-

μανῶν» πρός τούς χριστιανούς
ὑπηκόους τους:

«Καί μήν, τοιαύτη τῆς Ἀνατολίδος
νῦν ἡ κατάστασις. Οὐ γάρ
ἐστι πόλις καί τόπος, ὅπη τῶν
ὀρθοδόξων ἡμῶν οὐ προχέον-
ται ὑπέρ τῆς εὐσεβείας τά
αἵματα. [...] Πῶς οἴεσθε [ἐσεῖς
οἱ Λατίνοι] τούς ὑπέρ Χρι-
στοῦ κακοχουμένους καί διά
τήν ὁμολογίαν καθ’ ἑκάστην
τ α λ α ι π ω ρ ο υ μ έ ν ο υ ς ,

πεινῶντάς τε καί διψῶντας καί γυμνητεύοντας,
[...] διωκομένους τε καί βλασφημουμένους; [...]
Καί εἴ τι προσκτῶνται [οἱ ὀρθόδοξοι] ἱδρῶτι τοῦ
προσώπου, οὐκ εἰς τρυφήν οὐμενοῦν, οὐκ εἰς
δόξαν, οὐκ εἰς θέλημα σαρκός, ἀλλ’ εἰς τό τελεῖν
βασιλικούς φόρους, ὑπέρ δύναμιν ὄντας. [...]

Ἴδε, τοιγαροῦν, ὁποία νῦν ἡ Ἑλλάς καί ἡ
ὀρθόδοξος Ἀνατολίς. [...] Τεταπεινωμένη μέν
κατά τόν κόσμον, δεδοξασμένη δέ κατά τόν Θεόν.
[...] Εἰς ἔκπληξιν καί θάμβος τῶν εἰδότων ὑμῶν
[τῶν καθολικῶν] καί αὐτῶν τῶν ἀπίστων [δηλαδή
τῶν Τούρκων]. Ἡ ἐκκλησία [...] δόξα χριστιανῶν
ἀναδείκνυται, ἅμα καί καύχημα. Εἰ καί ἐάλω ἡ
Κωνσταντινούπολις καί ἐδουλώθει, τό ἔθνος
οὐδαμῶς ἐξερριζώθει”84.

Ποτάμι χύνονταν τά αἵματα τῶν ὀρθοδόξων

Σκηνές ἀπό τήν «ὑπέροχη
συμβίωση» τῶν Ἑλλήνων

μέ τούς Τούρκους.



8

Ἑλλήνων ἀπό τήν «ἀνεκτική ὀθωμανική διοίκηση»,
μᾶς λέει ὁ Νεκτάριος Ἱεροσολύμων. Καί βρίσκονται
οἱ Ἕλληνες μέσα στήν Ὀθωμανική αὐτοκρατορία
στήν πιό ἄθλια καί ἀξιοθρήνητη κατάσταση, ἀκρι-
βῶς διότι δέν δέχονται νά ἀρνηθοῦν τήν πίστη
τους. Καί εἶναι τόσο φριχτή καί ἀνυπόφορη ἡ ζωή
τους, ὥστε ἀκόμη καί ἄν βγάλουν κάποια χρήματα
μέ τόν ἱδρῶτα τοῦ προσώπου τους, δέν μποροῦν νά
τά χαροῦν οὔτε στό ἐλάχιστο, ἀφοῦ τούς τά παίρνει
ὅλα ὁ σουλτάνος μέσα ἀπό
τήν βαρύτατη φορολογία.

Καί τό πιό σπουδαῖο ἀπ’
ὅλα εἶναι πώς ὁ πατριάρχης
ἀναφέρει ξεκάθαρα πώς ἡ
Κωνσταντινούπολη ἁλώθηκε
καί ὑποδουλώθηκε σέ ἕναν
«ἄπιστο» καί χριστιανομάχο
κατακτητή! Γι’ αὐτό ἄλλωστε
καί οἱ Ἕλληνες ὑφίστανται
ὅλα αὐτά τά δεινά, διότι εἶναι
δοῦλοι τῶν «ἄπιστων»
Τούρκων καί ὄχι συνεταῖροι
τους. Σκλαβιά εἶναι ἡ κυ-
ριαρχία τῶν «Ὀθωμανῶν», ὄχι
«πρότυπη συνύπαρξη»! Σκλα-
βιά πού κάνει τά αἵματα τῶν
χριστιανῶν νά τρέχουν σάν
ποτάμι, καί τούς ἴδιους νά
ζοῦν μιά πικρή καί «μαύρη»
ζωή, ἀφοῦ ἡ βαρύτατη φορο-
λογία τῶν Ὀθωμανῶν δέν τούς ἄφηνε οὔτε στιγμή
νά νιώσουν τήν πιό μικρή χαρά καί ἀπόλαυση. Καί
ὅμως. Τό ἑλληνικό ἔθνος, παρά τά ὅσα ὑποφέρει
καί πάσχει, καθόλου δέν ξεριζώθηκε, μᾶς λέει μέ
πολύ συγκίνηση ὁ πατριάρχης. Καί γιατί αὐτό; Γιατί
τό στηρίζει ἡ ἐκκλησία, ἡ δόξα καί τό καύχημα τῶν
χριστιανῶν.

Εἶναι πολύ ἐντυπωσιακό νά ἀκοῦμε ἕναν πα-
τριάρχη νά μιλάει τό 1660 γιά Ἑλληνικό ἔθνος,
100 ὁλόκληρα χρόνια πρίν τόν διαφωτισμό καί τά
ὀρλωφικά.

Τόν ἴδιο αἰῶνα, περίπου 50 χρόνια πιό πρίν, ὁ
μαρτυρικός Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως
Κύριλλος Λούκαρης ἀπαντῶντας στήν κατηγορία
τῶν «Λατίνων» σχετικά μέ τήν ἔλλειψη «σοφίας»
στούς Ἕλληνες, ἔγραψε τά παρακάτω γιά τό
πρόβλημα τοῦ μαρασμοῦ τῆς παιδείας στό ἑλληνικό
γένος:

«Πώς ἡ ἀνατολική ἐκκλησία καί ὅλον τό γένος

τῶν Ἑλλήνων εἶναι κακά καταστρεμμένον, τοῦτο
δέν τό ἀρνούμεθα. [...] Ὅσον πώς δέν ἔχομεν
σοφίαν καί μαθήματα, ἀλήθεια εἶναι. [...] Ἄν
[ὅμως] εἶχε βασιλεύσει ὁ Τοῦρκος εἰς τήν Φραγ-
γίαν δέκα χρόνους, χριστιανούς ἐκεῖ δέν [θά]
εὕρισκες(!). Καί εἰς τήν Ἑλλάδα τώρα διακόσιους
χρόνους εὑρίσκεται. Καί κακοπαθοῦσιν οἱ ἄνθρω-
ποι καί βασανίζονται διά νά στέκουν εἰς τήν πίστιν
τους, καί λάμπει ἡ πίστις τοῦ Χριστοῦ. [...] Καί

σεῖς μοῦ λέγετε πώς δέν ἔχο-
μεν σοφίαν;»85.

Κι ἄν δέν ἔχουμε σοφία
παράξενο δέν εἶναι, λέει
στούς Εὐρωπαίους ὁ οἰκου-
μενικός πατριάρχης. Ἄν εἴχα-
τε ἐσεῖς τούς Τούρκους μόνον
γιά δέκα χρόνια, δέν θά εἶχε
μείνει στήν Δύση οὔτε ἕνας
χριστιανός. Ἐμεῖς οἱ Ἕλληνες
τούς ἔχουμε ἐδῶ διακόσια
χρόνια. Καί ὅμως, ἡ πίστη μας
λάμπει κάθε μέρα σάν τόν
ἥλιο, μ’ ὅλη τήν φρίκη τῆς
τουρκικῆς κτηνωδίας πού
ὑφιστάμεθα. Καί μετά ἔρχε-
στε ἐσεῖς, μετά ἀπό ὅλα αὐτά
πού ὑποφέρουμε, νά μας πεῖτε
ὅτι δέν ἔχουμε σοφία; Πῶς θά
μπορούσαμε νά εἴχαμε σοφία,
λέει ὁ πατριάρχης, μέσα σέ

τέτοια βαρβαρότητα πού ζοῦμε;
Εἶναι πραγματικά ἀξιοπρόσεκτο νά βλέπουμε

ἕναν ἀκόμη ὀρθόδοξο πατριάρχη νά κάνει λόγο γιά
Ἑλλάδα, 150 χρόνια πρίν τόν διαφωτισμό.

Ἦταν ἀκριβῶς αὐτή ἡ ἐποχή, ὁ 17ος αἰῶνας,
ὁποῦ οἱ Γερμανοί κυριολεκτικά ἔτρεμαν μήν τυχόν
τούς κατακτήσουν οἱ Τοῦρκοι καί μεταβληθοῦν κι
αὐτοί, σάν τούς Ἕλληνες, σέ ἕναν «βάρβαρο,
ἀμόρφωτο καί σκαιό λαό»86!

Γιατί, δέν ἔφτανε πού ἦταν οἱ ἴδιοι οἱ Τοῦρκοι
βουτηγμένοι ὁλοκληρωτικά μέσα στήν ἀπόλυτη
ἀθλιότητα, βύθιζαν σ’ αὐτήν καί ὅλους τούς λαούς
πού κατακτοῦσαν. Πρᾶγμα πού εἶχε ὡς ἀποτέλεσμα
νά χάνουν ὁριστικά κάθε ἴχνος παιδείας καί πολι-
τισμοῦ, ὥστε νά καθίστανται τό ἴδιο βάρβαροι καί
ἀμόρφωτοι μέ τούς ἐξαχρειωμένους κατακτητές
τους.

(συνεχίζεται)

Ὁ Πατριάρχης Κύριλλος Λούκαρις.



9

ΠΑΡΑΠΟΜΠΕΣ

56. Σχετικές παραπομπές βλ. στό ἔργο τοῦ Α.Α. Μανδρίκα,
«Κρυφό Σχολειό», Μύθος ἤ Πραγματικότητα; Ἀθήνα 1992, σσ.
111-113.

57. Ὁ Β. Σφυρόερας τήν θεωρεῖ πιθανή καί σίγουρα δέν
τήν ἀποκλείει: Πάπυρος, Larousse, Brittannica, 1978, λη´
κρυφό σχολειό.

58. Π. Στάθης, «Τό Κρυφό Σχολειό: Διαδρομές τοῦ Μύθου,
Διαδρομές της Ἱστορίας», εἰσήγηση στό συνέδριο «Ἡ ἱστορία
ὡς διακύβευμα. Μορφές σύγχρονης ἱστορικῆς κουλτούρας»,
2001, δημοσιευμένη (καί) σέ ἀρχεῖο pdf στό cd πού συνοδεύει
τό 4ο τεύχ. 2003-2004, τοῦ Historein/ Ἱστορεῖν, σ. 2 (τοῦ pdf).

59. «Even during times of great political distress such as the
Ottoman rule or the Nazi occupation of Greece during the Se-
cond World War, participation in some form of official or
unofficial literacy practices provided Greeks with a sense of di-
rection and pride, a form of moral sustenance. For instance,
the “secret schools,” which operated clandestinely and “ille-
gally” during the Ottoman rule over Greece for nearly 400
years, also instilled in them a strong Greek ethos. Similarly, du-
ring the Second World War when official public and private
schools were forced to shut their doors to the young Greeks,
many were “home-schooled” by relatives or friends». A. Dra-
gona and C. Handa, «Xenes Glosses: Literacy and Cultural Im-
plications of the Web for Greece», στόν τόμο G. E. Hawisher
- C. L. Selfe (ἐπιμ.), Global Literacies and the World-Wide
Web, London - New York 2000, σ. 66.

60. «Krifa-Skolia “Hidden Schools”, operated clandestine-
ly under the cover of darkness to maintain the language during
this period». M. Costantakos - J. N. Spiridakis, «Greek in
New York», στόν τόμο O. Garcia - J. A. Fishman (ἐπιμ.), The
Multilingual Apple: Languages in New York City, Berlin -
New York 2002, σ. 144.

61. J. Georgas, «Ecological-Social Model of Greek Psycho-
logy», στόν τόμο U. Kim, J.W. Barry, Indigenous Psychologies,
Research and Experience in Cultural Context, Cross-Cultural
Research and Methodology Series 17, Newbury Park 1993, σσ.
62-65.

62. N. V. Gianaris, Geopolitical and Economic Changes in
the Balkan Countries, Westport, Conn. 1996, σ. 42.

63. «Education has a long tradition in Greece. Socrates was
teaching when the peoples of Western Europe were still illite-
rate. [...] Happenings during those four hundred years [of
Turkish occupation] must have stirred the Greeks’ appetite for
education; it is clear, in any case, that the κρυφό σχολεῖο hel-
ped to preserve the Greek language and national identity»: G.
Psacharopoulos, «Education in Greece Today: Contributions
to the Perennial Debate. Introduction», Journal of Modern
Greek Studies 13, 1995, σ. 169.

64. Α. Ἀγγέλου, Τό Κρυφό Σχολειό. Χρονικό ἑνός Μύθου,
Ἀθήνα 1997, σ. 23.

65. Θράκη, Μακεδονία, «Ἑλλάς» (Θεσσαλία-Στερεά), Πε-
λοπόννησος, Ἤπειρος καί ἄλλες.

66. Ἡράκλεια, Θεσσαλονίκη, Ἀθήνα, Ναύπλιο, Ναύπα-
κτος, Ἰωάννινα καί ἄλλες.

67. Μ. Crusius, Turcograecia, Basileae 1584, σσ. 93-94.
68. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 431.

69. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 437.
70. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 434.
71. Εἶναι σαφές πώς ὁ Ζυγομαλᾶς τοποθετεῖ τήν λαμπρή

ἀκμή ὅλων αὐτῶν τῶν περιοχῶν καί τῶν πόλεων στήν βυζαν-
τινή καί ὄχι στήν κλασσική ἐποχή, διότι στήν κλασσική ἐποχή
δέν ὑπῆρχε οὔτε ἡ Ναύπακτος, οὔτε τό Ναύπλιο, οὔτε βέβαια
τά Ἰωάννινα! Ἄλλωστε, οἱ «Ἀγαρηνοί», ὡς γνωστόν, δέν
κατέλυσαν τήν Ἀθήνα τοῦ Περικλῆ, ἀλλά τήν Βυζαντινή αὐτο-
κρατορία. Γι᾽ αὐτό καί δέν μποροῦμε ἐδῶ νά μιλᾶμε γιά κλασι-
κισμό τοῦ Ζυγομαλᾶ, ἀλλά γιά βυζαντινισμό, μέσα στόν ὁποῖον
ἀναγνώριζε τήν λαμπρή ἀκμή τοῦ γένους τῶν Ἑλλήνων.

72. Μ. Crusius, Turcograecia, Basileae 1584, σ. 94.
73. Μ. Crusius, ὅπ. παρ. σ. 100. Τό ἴδιο ἀπόσπασμα ἀπό τήν

ἐπιστολή τοῦ Σχολάριου (μέ ἐλάχιστες διαφορές), βλ. στόν πο-
λυτιμότατο τόμο τοῦ Κ.Β. Σκουτέρη, Κείμενα τοῦ Νέου Ἑλλη-
νισμοῦ, Ἐκκλησιαστικαί Ἐκδόσεις Ἐθνικῆς Ἑκατονπεντηκο-
ταετηρίδος, 3, ἐν Ἀθήναις 1971, σσ. 35-36.

74. Ὅπως ὑποστηρίζει ὁ Α. Λιάκος «Εἶχε ἡ Ἐκκλησία
Ἐθνική Συνείδηση;», ἐφ. Τό ΒΗΜΑ, 25-03-2007.

75. Ὁ Θεοδόσιος Ζυγομαλᾶς ἦταν γιός τοῦ Ἰωάννη Ζυ-
γομαλᾶ, ὁ ὁποῖος ἦταν ὄχι μόνον πρωτονοτάριος ἀλλά μέγας
ρήτωρ τῆς πατριαρχικῆς αὐλῆς.

76. Ὅλη ἡ Turcograecia εἶναι ἐλεύθερα διαθέσιμη στό in-
ternet, στήν διεύθυνση http://www.unimannheim.de/ma-
teo/camenahist/crusius1/te01.html.

77. Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους, τ. Ι´, σ. 150. Ἡ μαρ-
τυρία αὐτή βρίσκεται στό ἔργο πού ἐξέδωκε ὁ Francois
Richard τό 1657 στό Παρίσι μέ τόν τίτλο Relation de Ce qui
s'est Passe de plus Remarquable a Saint-Erini isle de l'Archipel
depuis l'Etablissement des Peres de la Compagnie de Iesus en
Icelle. Avec la Declaration de Plusieurs Choses Memorables
Touchant le Rit [et] la Creance des Grecs de ce Temps, et
Touchant les Feux Sous-terrains, qui Sortirent du Fond de la
Mer l'an 1650.

78. Πρωτότυπος τίτλος S. Runciman, The Great Church in
Captivity, Cambridge 2003 [1968]. Ἐλλ. μετάφραση: Σ. Ράνσι-
μαν, Ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία ἐν Αἰχμαλωσία, τ. Α´ καί Β´, Ἀθήνα
1979.

79. S. Runciman, ὄπ. παρ. σ. 204. Σ. Ράνσιμαν, ὄπ. παρ. σσ.
390-391.

80. S. Runciman, ὄπ. παρ. σ. 204-205. Σ. Ράνσιμαν, ὄπ. παρ.
σ. 391.

81. J. Pinnington, Anglicans and Orthodox, Unity and
Subversion, 1559-1725, Leominster 2003, σ. 74.

82. S. Runciman, ὄπ. παρ. σ. 292-293. Σ. Ράνσιμαν, ὄπ. παρ.
σ. 524.

83. T. Smith, An Account of the Greek Church, Oxford
1680, σσ. 195-196. Βλ. σχ. J. Pinnington, ὄπ. παρ. σ. 78.

84. Κ.Β. Σκουτέρη, Κείμενα τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ, Ἐκκλη-
σιαστικαί Ἐκδόσεις Ἐθνικῆς Ἑκατονπεντηκοταετηρίδος 3, ἐν
Ἀθήναις 1971, σσ. 79-80.

85. Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Ἱεροσολυμιτική Βι-
βλιοθήκη, τ. 2, Ἁγ. Πετρούπολις 1894, σσ. 513-514. Κ.Β.
Σκουτέρη, ὄπ. παρ. σσ. 63-64.

86. G. Podskalsky, Ἡ Ἑλληνική Θεολογία ἐπί Τουρκο-
κρατίας, 1453-1821, Μορφωτικό Ἵδρυμα Ἐθνικῆς Τραπέζης,
Ἀθήνα 2005 [γερμανικό πρωτότυπο: 1988], σ. 81, σημ. 5, ὅπ.
καί σχ. παραπομπή.



1�

∆ ημοσίευμα πρωτοφανοῦς δουλοφροσύνης καί δια-
ταγή, ἀναδίδουσα τήν δυσοσμίαν τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσε-

ως, εἶδε τό φῶς τῆς ἡμέρας εἰς τήν πινακίδα τῶν ἀνα-
κοινώσεων τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς, τοῦ Πανεπιστημίου
Ἀθηνῶν. Τήν παραθέτομεν αὐτουσίαν «Φέρεται εἰς
γνῶσιν τῶν φοιτητῶν τῆς Σχολῆς, ὅτι κατ’ ἀπόφασιν
ὁμόφωνον τῆς Σχολῆς ληφθεῖσαν κατά τήν συνεδρίασιν
τῆς 10-10-50 δέν θά γίνωνται δεκτοί πρός ἐξέτασιν, ὅσοι
ἐχόμενοι τοῦ Παλαιοῦ Ἡμερολογίου δέν εὑρίσκονται εἰς
κανονικάς σχέσεις πρός τάς νομίμους Ἐκκλησιαστικάς
ἀρχάς. Οἱ τυχόν μέχρι τοῦδε εἰς κατάστασιν τοιαύτην
διατελοῦντες, δέον νά ὑποβάλουν πρός τήν Σχολήν τόν
κανονικόν λίβελλον».

Ἐκφράζομεν τήν βαθυτάτην ἡμῶν ἔκπληξιν πῶς κα-
θηγηταί φιλελευθέρων ἀρχῶν, ἐδέχθησαν νά
ὑπογράψουν μίαν τοιαύτην δουλοπρεπῆ δήλωσιν, ὥστε
νά παρουσιασθῆ ἡ ἀπόφασις «ὁμόφωνος». Ἀλλά καί οἱ
διδάσκοντες τό πνεῦμα τῆς Ἐλευθερίας καί ἑρμηνεύον-
τες τῆς ἀφθάστου γοητείας φράσιν «ὅστις θέλει ὀπίσω
μου ἐλθεῖν», ἐδέχθησαν ὑπογράφοντες διά τρεμούσης
χειρός, νά ὁμολογήσουν τήν δειλίαν των καί τήν ἔμπρα-
κτον ἀντίθεσίν των πρός τό χριστιανικόν πνεῦμα; Ἀναγ-
καζόμεθα νά ἀναφωνήσωμεν «Αἰδώς Ἀργεῖοι».

Τήν ἔκπληξίν μας ἐπιτείνει ὁ χαρακτήρ τῆς Θεολογικῆς
Σχολῆς. Ἡ Θεολογική Σχολή εἶναι Σχολή ἐπιστημονική.
Δέν εἶναι ἐκκλησιαστικόν Σεμινάριον. Ἑπομένως δύναται
ὁ οἱοσδήποτε νά σπουδάσῃ Θεολογίαν, ἀνεξαρτήτως τῶν
Θρησκευτικῶν του πεποιθήσεων. Ὡς ἐκ τούτου ἡ στάσις
αὐτή τῆς Σχολῆς ἔναντι τῶν Παλαιοημερολογιτῶν εἶναι
οὐσία καί τύποις ἄδικος καί παράνομος.

Ἐρωτῶμεν δέ τήν περίσεμνον τῶν Θεολόγων Σχολήν.
Οἱ ὑπογράψαντες τήν ἀπόφασιν τῆς Σχολῆς καθηγηταί,
οἱ σπουδάσαντες εἰς τά Πανεπιστήμια τῆς Εὐρώπης,
ἐπέδωσαν λίβελλον προκειμένου νά ἀποκτήσουν τό δι-
καίωμα τοῦ φοιτητοῦ; Ἀλλά καί ἠξίωσαν τοιοῦτον λίβελ-
λον ἀπό τούς φοιτητάς τῆς Θεολ. Σχολῆς Ἀθηνῶν, οἱ
ὁποῖοι ἐπρέσβευον ἄλλα δόγματα; Εἶναι γνωστόν ὅτι εἰς
τήν Θεολογικήν Σχολήν Ἀθηνῶν ἐσπούδασαν καί κα-
θολικοί, καί διαμαρτυρόμενοι καί κληρικοί Ἐκκλησιῶν,
πού ἀκολουθοῦν τό παλαιόν ἡμερολόγιον.

Ἀλλά ἡ ἀπόφασις τῆς Σχολῆς ἀναπτύσσει τό πνεῦμα

τοῦ χαφιεδισμοῦ μεταξύ τῶν φοιτητῶν ἐπί θυσία τῆς ἐπι-
στημονικῆς καί χριστιανικῆς ἀξιοπρεπείας. Διότι πῶς
εἶναι δυνατόν ἡ Σχολή νά ἐλέγξη τάς πεποιθήσεις τῶν
φοιτητῶν, ἐάν δέν εὑρεθοῦν ποταπᾶ καί δουλοπρεπῆ
ὄντα νά πληροφορήσουν τούς κυρίους των διά τάς πε-
ποιθήσεις τῶν συναδέλφων των;

Κατόπιν ὅλων αὐτῶν ἐρωτῶμεν: Ἀποτελεῖ ἡ Θεολο-
γική Σχολή ἐπιστημονικόν ἐργαστήριον ἐλευθέρας
ἐρεύνης, ἤ εἶναι τσιφλίκι ὡρισμένων δικτατορίσκων;
Ἐάν συμβαίνῃ τό δεύτερον, τότε ἄς γνωστοποιηθῇ τοῦτο
δι’ ἐπιγραφῆς ἄνωθεν τῆς Σχολῆς. Ἐάν ὅμως συμβαίνῃ τό
πρῶτον, τότε ὁ φιλελεύθερος κόσμος ὀφείλει νά δια-
μαρτυρηθῇ. Τόν λόγον πρῶτον τόν ἔχουν οἱ φοιτηταί
ὅλων τῶν Σχολῶν.

Φοιτηταί τῆς Ἑλλάδος, ἀποτρέψατε διά τῶν ἐννόμων
διαμαρτυριῶν σας, τήν ἐπιστροφήν τοῦ Πανεπιστημίου
μας, εἰς τούς χρόνους τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως.

Σπουδασταί τοῦ Χριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ. Δια-
τηρήσατε, ἀδιαλώβητον τό γόητρον τῆς Θεολογικῆς
Σχολῆς.

Νέοι καί Νέες τῆς Ἑλλάδος.
Ὅσοι αἰσθάνεσθε τήν καρδίαν σας νά σκιρτᾶ ἀπό τά

ἰδανικά τῆς Ἐλευθερίας, στιγματίσατε ἀπόφασιν ἐπα-
ναφέρουσαν ἐν ἰσχύϊ τόν θεσμόν τῆς Ἱερᾶς Ἐξετάσεως
καί ἀναπτύσουσαν τό πνεῦμα τοῦ καταδοτισμοῦ καί
τῆς χυδαιοπρεπείας μεταξύ τῆς σπουδαζούσης Νεο-
λαίας.

Αὐτήν τήν στιγμήν καί ἀπό τῆς παρούσης στήλης,
δέν ὁμιλοῦμεν ἁπλῶς ὡς Παλ/ται. Ὁμιλοῦμεν ὡς
ἐλεύθεροι πολίται, ἐλευθέρου Κράτους καί νομίζομεν,
ὅτι διά μίαν Σχολήν, δι’ ἕνα Ἐπιστήμονα δι’ ἕνα δια-
νοούμενον γενικῶς, τό μόνον ὅπλον ἀγῶνος εἶναι ἡ
γραφίς, ἡ εἰρωνεία, ἡ ἀπό ἕδρας διαφώτισις. Οὐδέποτε
ὅμως ὁ ἐκβιασμός καί ἡ ἀπειλή. Τό τελευταῖον αὐτό
μέσον προδίδει δειλίαν χαρακτῆρος καί ἀδυναμίαν ἐπι-
χειρημάτων. Ἀλλά καί στιγματίζει ἀνεπανορθώτως τό
γόητρον μιᾶς Σχολῆς. Φειδόμενοι δέ τοῦ γοήτρου τῆς
Σχολῆς, ἡ ὁποία ἐξέθρεψε πολλούς ἐξ ἡμῶν, διαμαρ-
τυρόμεθα καί ἐπικαλούμεθα τήν συνήγορον φωνήν, ὄχι
τῶν δειλῶν καί τῶν ἀνάνδρων, ἀλλά τῶν Ἐλευθέρων καί
ἀξιοπρεπῶν Ἑλλήνων.

Μία Φωνή ἀπό παλαιάΜία Φωνή ἀπό παλαιά

Η ΘΕΟΛΟΓΙΚΗ ΣΧΟΛΗ
ΑΝΤΡΟΝ ΙΕΡΑΣ ΕΞΕΤΑΣΕΩΣ;*

* «Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟ∆ΟΞΙΑΣ», Ἀρ. φ. 92, ἔτος 4ον, 30/10/1950, σελ. 2.



11

ΤΙΜΗΤΙΚΟ AFIERVMA

Οἱ Νεομάρτυρες στή Βυζαντινή Τέχνη καί
ὁ Χριστοκεντρικός χαρακτήρας

τοῦ μαρτυρίου τους

(Συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)

Ο
ἱ χιλιάδες ἑποµένως Νεοµάρτυρες µέ τό µαρτύριό τους ἀπέδειξαν ἔµπρακτα τήν τελεία πίστη καί ἀγά-
πη τους στόν Τριαδικό Θεό, καί µέ τό αἷµα τοῦ µαρτυρικοῦ θανάτου τους εὐαρέστησαν τό Χριστό, ἐξέ-

πληξαν τούς ἀγγέλους, εὔφραναν τούς ἁγίους, ἐταπείνωσαν τούς δαίµονες, ἐλύπησαν τούς ἀλλοπί-
στους,παρηγόρησαν τούς ἐν θλίψει ἀδελφούς, ἐχαροποίησαν τήν Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ, ἡ ὁποία στερε-
ώθηκε µέ τό αἷµα τους καί γι’ αὐτό ἡ Ἐκκλησία στεφανώνει καί τιµᾶ τή µνήµη τους,κατά τόν Νικόδηµο
τόν Ἁγιορείτη5. Καί γι’ αὐτό τά ἱερά λείψανά τους τοποθετοῦνται στά ἱερά θυσιαστήρια – Ἅγιες Τράπε-
ζες – καί πού χωρίς αὐτά δέν ἐγκαινιάζεται ἱερός ναός.

Ἡ πίστη στό Χριστό ἀποτελεῖ τό βασικό λόγο τοῦ µαρτυρίου, πού χορηγεῖται ὡς προνόµιο στούς ἐκλε-
κτούς καί ἀποτελεῖ τήν ὑψηλότερη ἔκφραση τῆς ὑπακοῆς στό Θεό· ὁ Μάρτυρας ζεῖ τό µαρτύριο ὡς κα-
θηµερινό βίωµα, παραδίδοντας τόν ἑαυτό του στό θάνατο γιά τό Χριστό. Ὁ µαρτυρικός θάνατος τοῦ
Νεοµάρτυρα εἶναι ἡ ἐπισφράγιση καί ἡ µεγαλειώδης ἔκφραση τοῦ ἀναίµακτου µαρτυρίου· γιά τήν ἀγά-
πη καί τήνπίστη του στό Χριστό ὑποµένει χαίρων «δεσµωτήρια καί δεσµά καί συκοφαντίας καί ἐξορίας
καί ἄλλας ταλαιπωρίας ἁπάσας»6. Ὁ µαρτυρικός θάνατος ἀναβιβάζει τόν Μάρτυρα στό ἀγγελικό ἀξίωµα,
ἀνοίγει τίς πύλες τοῦ οὐρανοῦ στήν ἔνδοξη τελείωση ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ.

Τό µαρτύριο τοῦ κάθε Μάρτυρα προϋποθέτει ἀπαρασάλευτη ἔµµονη στήν ὀρθόδοξη πίστη, θαρραλέα
ὁµολογία ἐνώπιον τῶν διωκτῶν καί διαπρύσια διακήρυξη τῆς ἀληθείας τοῦΧριστοῦ, γιά νά ἔχει ἐφαρµογή
ὁ λόγος τοῦ Κυρίου «ὁ µάρτυς µου ὁ πιστός»7.

Κατά τήν πατερική θεολογία, συνεπῶς, τό µαρτύριο ἐµπνέεται ἀπό τή σταυρική θυσίατοῦ Χριστοῦ, χά-
ριν τοῦ ὁποίου οἱ Μάρτυρες καταφρονοῦν τό θάνατο. Μετά τό σταυρικό θάνατο τοῦ Ἀρχιµάρτυρα Χρι-
στοῦ ἀναδεικνύονται µυριάδες µαρτύρων τῆς πίστεώς τους σ’ Αὐτόν. Γι’ αὐτό καί ἡ Ἐκκλησία ψάλλει
«παθῶν ἑκουσίως, Μαρτύρων θεῖα στρατεύµατα, πίστει,ἐναθλεῖν παρεσκεύασεν»8.

Οἱ χριστιανοί Μάρτυρες, στοιχοῦντες στή θεία ἐντολή θυσιάζονται καί χωρίς νά προβάλλουν ἄμυνα

5. Νικοδήµου Ἁγιορείτου, Νέον Μαρτυρολόγιον, ὅ.π., σ. 17-25.]
6. Ἰωάννου Χρυσοστό µου, Ἑρµηνεία εἰς τήν πρός Ρωµαίους Ἐπιστολήν, ὁµιλ. ιε΄ 3, PG 60, 549.]
7. Ἀπ. β΄, 13.]
8. Βλ. Μακαρίου Αἰγυπτίου, Ὁµιλίαι Πνευµατικαί, Ὁµιλ. ΙΕ΄, 11-12, ΒΕΠ 41, 220-221.]



12

ἐναντίον τῶν διωκτῶν τους ὁμολογοῦν «ἕνεκά Σου θανατούμεθα, ὅλην τήν ἡμέραν, ἐλογίσθημεν ὡς πρό-
βατα σφαγῆς»9.

Ἔτσι οἱ μάρτυρες τῆς ὀρθοδόξου πίστεως προσφέρουν τή ζωή τους ὑπέρ τῆς «καλῆς ὁμολογίας», ἀκο-
λουθοῦντες τό παράδειγμα τοῦ Κυρίου, ὁ ὁποῖος πρῶτα «ἐμαρτύρησε τήν καλήν ὁμολογίαν», τήν ὁποία
διεκήρυξε πρίν ἀπό τή σταυρική θυσία καί αὐτή ἦταν ὅτι ἦλθε στόν κόσμο γιά νά «μαρτυρήσῃ τῇ ἀλη-
θείᾳ»10.

Ἡ «καλή ὁμολογία» τῶν Μαρτύρων γιά τήν ἐν Χριστῷ ἀποκαλυφθεῖσα ἀλήθεια ἐμπεριέχεται στήν
ὁμολογιακή φράση «χριστιανός εἰμι», πού σήμαινε σταθερή πίστη στό Χριστό καί ἀμετακίνητη ἐμμονή
στά δόγματα τῆς Ἐκκλησίας, εἶχε δέ ὡς ἀποτέλεσμα τόν «ἐν φόνῳ μαχαίρας» θάνατο11.

Ἀπό τή θεολογία τοῦ μαρτυρίου συνάγεται ὅτι δέν μπορεῖ νά ὑπάρξει ἀληθινός μάρτυρας χωρίς τή συ-
νεχῆ «καλή ὁμολογία»· ἡ ζωή τοῦ πραγματικοῦ πιστοῦ εἶναι μία συνεχόμενη μεγάλη ὁμολογιακή πορεία,
πού ἴσως συχνά καταλήγει στό μαρτύριο τοῦ αἵματος12.

Κατά τούς μεταγενέστερους μάλιστα χρόνους, ἡ ὁμολογία «χριστιανός εἰμι» ἀποδίδεται ἀπό τούς Νε-
ομάρτυρες μέ ἀνάλογη φράση «Ἐγώ χριστιανός γεννήθηκα καί χριστιανός θέλω νά πεθάνω». Στίς δελε-
αστικές προτάσεις τῶν ἀντίχριστων Μωαμεθανῶν, οἱ Νεομάρτυρες ἀκολουθοῦσαν τούς ἀθλητές τῶν κα-
τακομβῶν τῆς ἀρχαίας Ἐκκλησίας καί ἐπαναλάμβαναν τή γνώριμη ἀπαίτηση «τόν Ἰησοῦ μου θέλω». «Ἐγώ
τόν Ἰησοῦ μου δέν τόν ἀρνοῦμαι, χριστιανός γεννήθηκα, χριστιανός θέλω νά πεθάνω... Χριστιανός, χρι-
στιανός, χριστιανός»13. Οἱ Μάρτυρες ἐνώπιον τῶν διωκτῶν τους δέν ἀναφέρονταν οὔτε στό ἀξίωμά τους
οὔτε στίς γνώσεις καί τή σοφία τους· δέν πρόβαλαν ἀντίσταση στή βία τῶν διωκτῶν τους, ἐστέκοντο
ἄοπλοι ἀπέναντί τους καί δέν ἱκανοποιοῦσαν καμία περιέργεια τῶν ἀνακριτῶν τους. Ἔμεναν σταθεροί
στήν ὁμολογία τους ἀποβλέποντες στήν οὐράνιο πορεία τους, ἐπιδιώκοντας «τό βραβεῖον τῆς ἄνω κλή-
σεως». Ἔδιναν στερεότυπα τήν ὑπέρ τοῦ Χριστοῦ ὁμολογία «χριστιανός εἰμι» καί ἀποδεικνύονταν μεγα-
λοφωνότατοι κήρυκες τῆς πίστεως μέ τήν προσφορά τοῦ αἵματός τους14.

Ἡ θυσία τῶν Νεομαρτύρων γιά τήν ὀρθόδοξη πίστη ἀποτελεῖ δίδαγμα γιά ὅλους τους μεταγενέστε-
ρους καί σύγχρονους Ἕλληνες. Ἰδιαίτερα σήμερα προβάλλεται ἄμεση ἡ ἀνάγκη νά ἀναφανοῦν καί ἀνα-
φερθοῦν νεοφανεῖς καλλίνικοι μάρτυρες τῆς Ὀρθοδοξίας, οἱ ὁποῖοι ἀκολουθοῦντες τήν ὁδό τῆς τελει-
ώσεως τοῦ ἐσταυρωμένου Χριστοῦ ἀναδεικνύονται «ἄγγελοι» καί «πάρεδροι Χριστοῦ» καί «θείας φύσε-
ως κοινωνοί»15.

Μέ τό τίμιο ἐξάλλου αἷμα τῶν Μαρτύρων καί τῶν Νεομαρτύρων στερεώνεται ἡ Ἐκκλησία τῆς Ὀρθο-
δοξίας, πού εἶναι γεμάτη ἀπό τά μεγάλα καί θαυμαστά θαύματά τους. Γι’ αὐτό καί ἡ Ἐκκλησία μας δοξά-
ζει, τιμᾶ καί γεραίρει τούς Νεομάρτυρες, δοξολογεῖ τόν Κύριο μέ ψαλμούς, ὕμνους καί ὠδές πνευματικές16

καί οἱ ὀρθόδοξοι χριστιανοί ἐνδυναμώνονται ἀπό τό μαρτύριό τους.

9. Ψαλμ. μγ΄, 23. Βλ. καί Ὠριγένους, Κατά Κέλσου, Γ, 7, ΒΕΠ 9, 186, Μ. Ἀθανασίου, Περί Ἐνανθρωπήσεως, 27 καί Τερτυ-
λιανοῦ, Ad Scapulam, 50. Πρβλ. καί Μητροπολίτου Νεκταρίου Χατζημιχάλη, Ὀρθοδοξία, Μαρτύριο, Ἱεραποστολή, Θεσσαλο-
νίκη 1964, σ. 9-10 κ.ἄ.

10. Ἰω. ιθ΄, 37.
11. Ἑβρ. ια΄, 37, καί Ἰω. Χρυσοστόμου, Ὁμιλία ἐγκωμιαστική, Εἰς τόν ἅγιον μάρτυρα Λουκιανόν, 3, PG 50, 524 καί 525.
12. Σπ. Μπιλάλη, Οἱ Μάρτυρες τῆς Ὀρθοδοξίας, σ. 155-157.
13. Νικοδήμου Ἁγιορείτου, Νέον Μαρτυρολόγιον..., σ. 234, 235.
14. Βλ. σχετικά Τά Μαρτύρια τῶν ἀρχαίων Χριστιανῶν..., σ. 21-22 καί Ἱερώνυμου Κατσώνη, Τό
ἐνθουσιαστικόν στοιχεῖον εἰς τήν Ἐκκλησίαν τῶν Μαρτύρων, Ἀθῆναι 1952, σ. 11-12, γιά τίς γραπτές πηγές τῶν μαρτύρων.
15. B΄ Πέτρου, α΄, 4 καί Ἀποκ. β΄, 10· βλ. καί Χρ. Κρικώνη, Ἡ Ὀρθόδοξος Ἐκκλησία..., σ. 122.
16. Νικοδήμου Ἁγιορείτου, Νέον Μαρτυρολόγιον..., σ. 8.

(Συνεχίζεται)



1�

◆ Γράφει ὁ Ν. Παπαχρήστου στήν Καθημερινή
(1/14-7-2010):

Ἀλλαγή προσφώνησης τοῦ Πατριάρχη: Μιά νέα
προσφώνηση γιά τόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη Βαρ-
θολομαῖο, ἀντί τοῦ μακραίωνου θρησκευτικοῦ τίτ-
λου του, φαίνεται πώς ἀποφάσισε νά υἱοθετήσει ἡ
Ἄγκυρα. Σύμφωνα μέ πληροφορίες, τό τουρκικό
ὑπουργεῖο Ἐξωτερικῶν προωθεῖ τή χρήση -ἀπό τά
στελέχη του- τοῦ περισσότερο κοσμικοῦ καί μᾶλλον
ὑποτιμητικοῦ τίτλου «κύριος Πατριάρχης» ἀντί τοῦ
μέχρι σήμερα χρησιμοποιούμενου «Ἁγιώτατος Ρω-
μιός Πατριάρχης». Μάλιστα διπλωματικές πηγές
ἀναφέρουν ὅτι ἤδη ἐστάλη καί σχετική ὁδηγία στίς
ἀνά τόν κόσμο πρεσβεῖες καί προξενικές Ἀρχές τῆς
Τουρκίας.(...)

«Ὁ τίτλος τοῦ Παναγιωτάτου Οἰκουμενικοῦ Πα-
τριάρχη συνδέεται μέ τό ἀρχαῖο ἐκκλησιαστικό κα-
θεστώς καί τήν παράδοση τῆς Ἐκκλησίας καί εἶναι
σεβαστός ἀπό ὅλα τά κράτη καί τούς διεθνεῖς Ὀργα-
νισμούς διαχρονικά. Ὁ θεσμός τοῦ Πατριαρχείου
ὑφίσταται αἰῶνες πρίν συσταθεῖ τό τουρκικό κράτος
καί πάντοτε ὁ Πατριάρχης ἀντιμετωπίζονταν μέ σε-
βασμό, ἀκόμα καί ἀπό τούς Ὀθωμανούς, ὡς κορυ-
φαῖος θρησκευτικός ἡγέτης», δηλώνει στήν «Κ» ὁ
θεολόγος Ἀριστείδης Πανώτης καί προσθέτει: «Δέν
εἶναι δυνατόν νά χρησιμοποιηθεῖ ἡ κοσμική προ-
σφώνηση “κύριος Πατριάρχης” ἀντί τοῦ ἱστορικοῦ
ἐκκλησιαστικοῦ τίτλου “Παναγιώτατος Οἰκουμενι-
κός Πατριάρχης”. Ὅπως καί τόν Πάπα τῆς Ρώμης
δέν μποροῦν νά τόν ἀποκαλέσουν “κύριο Πάπα”».

Ὑπενθυμίζεται ὅτι ὅταν στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας
τοῦ ’30 οἱ τουρκικές κρατικές Ἀρχές ἀμφισβήτησαν,
γιά πρώτη φορά, τόν τίτλο «Οἰκουμενικός Πατριάρ-
χης» καί χρησιμοποιήθηκε ὁ τίτλος τοῦ «πρωτοπα-
πά», ὁ τότε Πατριάρχης Φώτιος Β΄ περίπου γιά δύο
χρόνια ἐπέστρεφε τίς ἐπιστολές πού δέν ἀπευθύνον-
ταν στόν «Πατριάρχη» ἤ στόν «Οἰκουμενικό Πα-
τριάρχη».(...)

Ἡμεῖς ἁπλῶς ἐπισημαίνομεν, τό πόσον προ-
σβλητικήν θεωροῦν οἱ πατριαρχικοί κύκλοι, τήν
ἀλλαγήν τῆς προσφωνήσεως τοῦ Πατριάρχου
Κωνσταντινουπόλεως, ἀπό τάς κρατικάς ἀρχάς τῆς
Τουρκίας.

◆ Διά πρώτην φοράν ἀπό τήν Μικρασιατικήν
Καταστροφήν, ἐγένετο λειτουργία εἰς τήν Ἱεράν
Μονήν Παναγίας Σουμελᾶ τοῦ Πόντου. Τό γεγο-
νός συνεκίνησε τά ψυχάς πολλῶν Ἑλλήνων, ἀπό
ἐθνικῆς ἀπόψεως. Ἀπό ἐκκλησιαστικῆς ἀπόψεως
ὅμως κρινόμενον τό γεγονός, ἀποτελεῖ μίαν ἐπι-
πλέον παρεκτροπήν τοῦ Πατριάρχου κ. Βαρθολο-
μαίου. Διότι ἐξ ἀφορμῆς τοῦ γεγονότος τούτου
προώθησε ἔτι περισσότερον τόν πανθρησκειακόν
συγκρητισμόν. Τοῦτο φαίνεται ἀπό τά ἑξῆς σημεῖα:

Κατ’αρχάς, τό πρῶτον πρᾶγμα πού ἔκαμε ὁ κ.
Πατριάρχης φθάνων εἰς Τραπεζούνταν ἦτο νὰ
...τραπεζωθεῖ ὑπό τοῦ Μουφτῆ! Νά συμφάγει μετά
τῶν ἀδελφῶν του μουσουλμάνων τό τελετουργι-
κόν δεῖπνον τοῦ Ραμαζανίου «Ἰφτάρ». Ἀναφέρουν
«ΤΑ ΝΕΑ» (τῆς 2/15-8-2010) ὑπό τῖτλον:

Ἱστορική Πατριαρχική Λειτουργία στήν Πανα-
γία Σουμελᾶ στήν Τραπεζούντα:

Ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης ἔφθασε τό ἀπόγευ-
μα τοῦ Σαββάτου στήν Τραπεζούντα, ἀεροπορικῶς
ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη. Μετά τήν ἄφιξή του ὁ
κ. Βαρθολομαῖος παρακάθισε σέ ἰφτάρ (δεῖπνο γιά
τή λήξη τῆς ἡμερήσιας νηστείας τοῦ μήνα τοῦ Ρα-
μαζανιοῦ), τό ὁποῖο παρέθεσαν ὁ μουφτής τῆς Τρα-
πεζούντας καί ὁ Νομάρχης.

Κατά τό Ραμαζάνιον οἱ Μωαμεθανοί -ὡς γνω-
στόν- δέν τρώγουν οὔτε πίνουν τίποτε μέχρι τήν
δύσιν τοῦ ἡλίου. Τότε εἶναι ἐλέυθεροι νά φάγουν
ὅσο θέλουν καί ὅ,τι θέλουν. Νηστεύουν αὐστηρῶς,
δηλαδή, κατά τήν ἡμέραν, καί τρώγουν ἀχαλινώ-
τως κατά τήν νύκτα. Εἰς τοιοῦτον φαγοπότιον με-
τά τήν δύσιν τοῦ ἡλίου μετεῖχε καί ὁ κ. Βαρθολο-
μαῖος, τό ἑσπέρας πρό τῆς ἑορτῆς τῆς Κοιμήσεως
τῆς Θεοτόκου κατά τό νέον ἡμερολόγιον. Φυσικά,
διὰ τόν κ. Πατριάρχην ἦτο ἀκόμη αὐστηρά νηστεία,
ὡς ἡ τελευταία ἡμέρα τῆς νηστείας τοῦ δεκαπεν-
ταυγούστου. Ἄλλ’ ἴσως ὁ κ. Πατριάρχης νά ἔφαγε
μόνον ἄρτον ὕδωρ καί ἄλλα νηστίσημα ἐκ τῆς
μωαμεθανικῆς τραπέζης. Καί πάλιν ὅμως ἡ συμμε-
τοχή του εἰς τόν ἑορτασμον τῶν ἀγαρινῶν ἀπαγο-
ρεύεται:

«Εἴ τις ἐπίσκοπος, ἢ πρεσβύτερος, ἢ διάκονος, ἢ
ὅλως τοῦ καταλόγου τῶν κληρικῶν νηστεύοι μετὰ

Ε ΙΔΗΣΕ ΙΣ ΚΑ Ι ΣΧΟΛ ΙΑΕ ΙΔΗΣΕ ΙΣ ΚΑ Ι ΣΧΟΛ ΙΑ



1�

Ἰουδαίων, ἢ ἐορτάζοι μετ' αὐτῶν, ἢ δέχοιτο παρ'
αὐτῶν τὰ τῆς ἑορτῆς ξένια, οἷον ἄζυμα ἢ τι τοιοῦτον,
καθαιρείσθω· εἰ δὲ λαϊκὸς εἴη, ἀφοριζέσθω» (Κανὼν
Ο´ Ἀποστολικός)

Εἰς τοῦτον ὁ Ἅγιος Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης
ἀναφέρει: «Σημείωσε ἀπό τόν παρόντα κανόνα, ὅτι
ὁμοίως πρέπει νά παιδεύονται καί ἐκεῖνοι ὁποῦ δέ-
χονται καί τρώγουσι τά μικρά κουρμπάνια τῶν ἀγα-
ρηνῶν καί ἐξαιρέτως ἐκεῖνα τῶν θεοστυγῶν Μπαε-
ραμίων τους καί ὅσα ἄλλα συνηθίζουν εἰς τὰ σατα-
νικά καί θεομισῆ σουνέτια των» ( Ἱ. Πηδάλιον, ἐκδ.
Παπαδημητρίου 1998, σελ. 96).

Ἔπειτα εἰς τήν ὁμιλίαν αὐτοῦ ὁ κ. Βαρθολομαῖος
δέν ἐλησμόνησε νά ἀναφερθεῖ καί εἰς τάς ...ἀγαλ-
λομένας ψυχάς τῶν Σουλτάνων αἱ ὁποῖαι ὑποτίθε-
ται ὅτι -ἐν μέσῳ τῆς γεένης τοῦ πυρός- ηὐφράνθη-
σαν ἐκ τῆς ὑπ’ αὐτοῦ τελεσθείσης λειτουργίας λέ-
γων:

«... πιστεύομεν ὅτι θά αἰσθάνωνται
χαράν καί ἱκανοποίησιν καί αἱ ψυχαί
τῶν Ὀθωμανῶν Σουλτάνων Βαγιαζήτ
τοῦ Β´, Σελήμ τοῦ Α´ καί τοῦ Β´,
Μουράτ τοῦ Γ´, Ἰμπραήμ τοῦ Α´, Μεχ-
μέτ τοῦ Δ´, Σουλεϊμάν τοῦ Β´, Μου-
σταφᾶ τοῦ Β´ καί Ἀχμέτ τοῦ Γ´, οἱ ὁποῖοι ἐπίσης
ἠγάπησαν, ὑπεστήριξαν, ἐνίσχυσαν ποικιλοτρόπως
καί ἐτίμησαν τήν Μονήν καί τούς Μοναχούς αὐτῆς,
διότι κάποιο θαῦμα τούς εἶχε κάμει ἡ Παναγία, κά-
ποιαν εὐεργεσίαν της εἶχον δεχθῆ καί αὐτοί!...».

Ἡ φαναριώτικη ἀναφορά ἀσφαλῶς ἀπέβλεπε εἰς
τό νά κολακεύσει τά ὦτα τῶν Τούρκων καί θά τήν
ἀντιπαρέλθωμεν, διότι τό σημαντικώτερον ἦτο
αὐτό τό ὁποῖον εἶπε ἐν συνεχείᾳ:

«...Ἡ Παναγία, ἄλλωστε, μᾶς ἑνώνει ὅλους, ἐάν
λάβωμεν ὑπ’ ὄψιν ὅτι πάρα πολλά θαύματα καί θε-
ραπείας ποικίλων ἀσθενειῶν ἔκανε ἀδιακρίτως ἡ
Σουμελιώτισσα καί εἰς Χριστιανούς καί εἰς Μου-
σουλμάνους, καί εἰς Ρωμηούς, καί εἰς Τούρκους! καί
εἰς Ρώσσους, καί εἰς Γεωργιανούς, καί εἰς Ρουμάνους!
Εἶναι δροσοπηγή θείων χαρίτων ἡ πανύμνητος Θεο-
τόκος καί ξεδιψᾶ ἀδιακρίτως ὅλους τούς προστρέ-
χοντας εἰς αὐτήν! Ἀλλά καί τό Κοράνιον τήν τιμᾶ
ὡς Προφήτιδα καί τῆς ἀφιερώνει σελίδας ὁλοκλή-
ρους μέ ὡραίους λόγους εὐλαβείας καί μέ ἀρκετά
στοιχεῖα ἀπό τόν βίον της, γνωστά εἰς ἡμᾶς ἀπό τήν
ἱεράν Παράδοσιν τῆς Ἐκκλησίας».

Ὥστε τιμᾶ τήν Παναγίαν τό Κοράνιον; Οἱ Πα-
τριαρχικοί κύκλοι ἐθεώρησαν προσβολήν τήν

ἀλλαγήν τήν προσφωνήσεως του Πατριάρχου ἀπό
«Ἁγιώτατον Πατριάρχην τῶν Ρωμιῶν» σέ «κύριον
Πατριάρχην». Καί ὁ ἴδιος ἄν κάποιος τόν προσφω-
νήσῃ ὡς Πανοσιολογιώτατον ἤ Αἰδεσιμώτατον θά
τό θεωρήσῃ προσβλητικόν, ὡς ὑποβιβασμόν. Πῶς
τότε θεωρεῖ τιμήν διά τήν Θεοτόκον νά τήν ἀπό-
καλεῖ τό Κοράνιον «Προφήτιδα». Δέν εἶναι προφή-
τις, ἀλλά ἡ Μητέρα τοῦ Θεοῦ, ἡ Θεοτόκος.

◆ Εἶναι πασιφανές ὅτι μεθοδεύεται ἡ προώθησις
τοῦ διαθρησκειακοῦ οἰκουμενισμοῦ. Τοῦτο ἐπιβε-
βαιώνει καί τό Δελτίο Τύπου τό ὁποῖον ἐξέδωσε τό
Περιφερειακόν Συμβούλιον Ἀποδήμου Ἑλληνισμοῦ
ἀπό τήν Μόσχαν τήν 3/16-8-2010 εἰς τό ὁποῖον με-
ταξύ τῶν ἄλλων ἀναφέρει:

«Ἡ Λειτουργία στό Μοναστήρι τῆς Παναγίας
Σουμελᾶ πού λειτουργεῖ σήμερα σάν μουσεῖο, ὅπως

καί ὅλοι οἱ ἱστορικοί ὀρθόδοξοι ναοί
στήν Τουρκία, ἔγινε κατά κάποιον
τρόπο τό προηγούμενο καί τό πρῶτο
βῆμα στό δρόμο γιά τό ἀνοιχτό διά-
λογο θρησκειῶν».

◆ Ἐπανερχόμενοι εἰς τό ζήτημα
τῆς συμμετοχῆς τοῦ κ. Βαρθολομαί-

ου εἰς τά μωαμεθανικά τελετουργικά «Ἰφτάρ», ὑπο-
γραμμίζομεν τό ὅτι δέν πρόκειται διὰ μεμονωμένον
γεγονός ἀλλά διὰ συστηματικήν τακτικήν τήν
ὁποίαν ἐφαρμόζει. Εἰς δημοσίευμα τῆς ἐφημερίδος
«Μακεδονία» τῆς Θεσσαλονίκης τῆς 31-8/13-9-
2010 ἀναγινώσκομεν:

ΠΟΛΗ: Παρουσία Βαρθολομαίου, στό τελετουρ-
γικό «ἰφτάρ»:

Κληρικοί -τῆς ἑλληνικῆς, τῆς ἀρμενικῆς, τῆς
ἀραμαϊκῆς καί τῆς καθολικῆς κοινότητος,- ραβίνοι
ἀλλά καί πρόεδροι καί λαϊκά στελέχη τῶν ἑλλη-
νικῶν κοινοτήτων καί ἄλλων μειονοτήτων, καθώς
καί μουσουλμάνοι συγγραφεῖς καί δημοσιογράφοι
συμμετεῖχαν στό τελετουργικό δεῖπνο τοῦ τέλους
τῆς νηστείας -στό ἰφτάρ-, πού ὀργάνωσε τό Ἵδρυμα
Συγγραφέων καί Δημοσιογράφων στήν Κωνσταντι-
νούπολη. Στό τελετουργικό παραβρέθηκε καί ὁ
Οἰκουμενικός Πατριάρχης Βαρθολομαῖος.

Τό Ἵδρυμα, πού ἐμπνέεται ἀπό τή διδασκαλία τοῦ
Φετουλάχ Γκιουλέν, γνωστοῦ ὡς δάσκαλου Φετου-
λάχ Χοτζά, εἶχε πάντα πρωτοποριακή δράση στήν
ἀποκατάσταση τῶν σχέσεων μέ τίς μή μουσουλμα-
νικές κοινότητες.

Δεκάδες στελέχη τῶν μέσων ἐνημέρωσης καί



1�

συγγραφεῖς, πού συμμετεῖχαν στή δημιουργία τῆς
σημερινῆς εἰκόνας τῆς Κωνσταντινούπολης, μοιρά-
στηκαν τό τελετουργικό δεῖπνο μέ τόν Οἰκουμενικό
Πατριάρχη Βαρθολομαῖο, τόν λατινοκαθολικό ἐπί-
σκοπο Λουί Πελάτρ, τόν ἀρχιραβίνο Ἰσαάκ Χαλεβά,
τόν ἐπίσκοπο τῶν Συροκαθολικῶν Γιουσούφ Σάγ,
καθώς καί τόν Μεσρόπ Μουταφιᾶν, ἐκπρόσωπο τοῦ
Ἀρμένιου Πατριάρχη, ὁ ὁποῖος αὐτήν τήν περίοδο
ἀντιμετωπίζει μεγάλη δοκιμασία μέ τήν ὑγεία του.

Ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης Βαρθολομαῖος, χει-
ροκροτήθηκε ἰδιαίτερα, ὅταν ἐξῆρε τήν προσωπικό-
τητα τοῦ Φετουλάχ Χοτζά, ὁ ὁποῖος τά τελευταῖα
χρόνια ζεῖ στίς ΗΠΑ μιά αὐτοαπομάκρυνση ἀπό τήν
Τουρκία. “Υπάρχει μία φράση στά τουρκικά πού λέ-
ει ‘ὅποιος εἶναι μακριά ἀπό τά μάτια, εἶναι καί μα-
κριά ἀπό τίς καρδιές’. Αὐτό ὅμως δέν ἰσχύει γιά ἐμᾶς.
Ἐμεῖς τόν ἀγαπᾶμε πάντα καί τόν θυμόμαστε”, εἶπε
ὁ Πατριάρχης Βαρθολομαῖος, χειροκροτούμενος ἀπό
τούς παρισταμένους. Ἐπίσης ἀναφέρθηκε στά φιλι-
κά αἰσθήματα πού τρέφει ὁ Φετουλάχ Γκιουλέν
στούς ἐκτός μουσουλμανισμοῦ θρησκευτικούς τα-
γούς καί τοῦ ἔστειλε χαιρετισμούς καί εὐχές.

“Όλες οἱ θρησκεῖες, ἀπό τή μικρότερη μέχρι τή
μεγαλύτερη, στηρίζονται πάνω στό ἴδιο θεμέλιο: τήν
ἀδελφοσύνη καί τήν ἀγάπη”, τόνισε στό μήνυμα πού
ἔστειλε γιά τό ἰφτάρ ἀπό τίς ΗΠΑ ὁ Φετουλάχ Χο-
τζά. “Οἱ διαφωνίες στήν ἐποχή μας δέν προέρχονται
ἀπό θρησκευτικά, ἀλλά ἀπό τήν ἀνικανότητα, τή
λανθασμένη ἑρμηνεία καί τήν ὑστεροβουλία ὁρι-
σμένων θρησκευτικῶν παραγόντων”, πρόσθεσε.

Ὁ καθηγητής Νιγιαζί Ὀκτέμ, ὁ ὁποῖος εἶναι ἀπό
τούς ἐμπνευστές στήν Τουρκία τοῦ διαθρησκευτικοῦ
διαλόγου, μίλησε γιά τή μεγάλη σημασία πού ἔχει ἡ
συνεύρεση ὅλων στό τελετουργικό δεῖπνο τοῦ
ἰφτάρ. Τό ἰφτάρ εἶναι ἕνα πολύ σημαντικό στοιχεῖο
τῆς κοινωνικῆς ζωῆς ὅλων των μουσουλμάνων. Ἡ
ὁμαδική τελετή τῆς λήξης τῆς ἡμερησίας νηστεί-
ας, ἐνισχύει τήν αἴσθηση τῆς κοινότητας καί τῆς
ἀλληλεγγύης. Γίνεται μία εὐκαιρία ἑορτῆς καί ἀνα-
νέωσης τῶν δεσμῶν τῆς κοινότητας.

Ὁ Τοῦρκος Πρωθυπουργός, σέ μιά παράλληλη
πρωτοβουλία, ἔχει καλέσει τόν Ἱσπανό Πρωθυ-
πουργό Χοσέ Λουίς Ροντρίγκεθ Θαπατέρο νά συμ-
μετάσχει στό ἰφτάρ τῆς ἐρχόμενης Δευτέρας. Στό
γεῦμα αὐτό προσκλήθηκε καί ὁ οἰκουμενικός πα-
τριάρχης Βαρθολομαῖος.

«Ἰφτάρ γιά ἰφτάρ» δέν ἔχει ἀφήσει ὁ κ. Βαρθο-
λομαῖος! Καί καλά, τούς ἱερούς κανόνας οἱ ὁποῖοι

ἐμποδίζουν τήν συμμετοχήν τῶν χριστιανῶν εἰς τε-
λετουργικά γεύματα ἀλλοθρήσκων δέν τούς λογα-
ριάζει, οὔτε τήν ὑγείαν του προσέχει;

◆ Ἀναφέρουν «ΤΑ ΝΕΑ» τῆς 16/29-8-2010:
«Μακάρι νά τούς χτυπήσει πανούκλα»:
Μόλις λίγα 24ωρα πρίν ἀρχίσουν στήν Οὐάσιγ-

κτον οἱ ἀπευθείας διαπραγματεύσεις μεταξύ Ἰσραη-
λινῶν καί Παλαιστινίων, βαρύτατους χαρακτηρι-
σμούς κατά τῶν Παλαιστινίων ἐκτόξευσε στό κή-
ρυγμά του ὁ ραβίνος Ὀβάντια Γιόσεφ, πνευματικός
ἡγέτης τοῦ ὑπερορθόδοξου (σ.σ. ἑβραϊκοῦ) κόμμα-
τος ΣΑΣ, τό ὁποῖο μετέχει στόν ἰσραηλινό κυβερνη-
τικό συνασπισμό.

«Ὁ Ἀμπού Μάζεν (ὁ Παλαιστίνιος Πρόεδρος
Μαχμούντ Ἀμπάς), καί ὅλοι αὐτοί οἱ κακοί ἄνθρω-
ποι θά πρέπει νά ἐξαφανιστοῦν ἀπό τή γῆ. Ὁ Θεός
θά πρέπει νά τούς χτυπήσει τούς Παλαιστινίους-πού
μισοῦν τό Ἰσραήλ-μέ πανούκλα», εἶπε ὁ 89χρονος
ραβίνος στό ἑβδομαδιαῖο μήνυμά του πρός τούς πι-
στούς.

Ἀσφαλῶς φαίνεται περίεργον εἰς τούς Χριστια-
νούς οἱ ὁποῖοι ἐδιδάχθησαν τό «Ἀγαπᾶτε τούς
ἐχθρούς ἡμῶν» καί τό «εὐλογεῖτε καί μή καταρᾶ-
σθε», διὰ τοῦτο ἀποτελεῖ εἴδησιν τό σύνηθες γεγο-
νός ὅτι εἷς Ραβίνος ἐξετόξευσε κατάρας ἐναντίον
τῶν ἐχθρῶν τοῦ Ἰσραήλ.

◆ Κατά τήν συνεδρίαν τῆς Πέμπτης 2/15 Ἰουλί-
ου, ἡ Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. ἐδέχ-
θη τρεῖς ἐν μετανοίᾳ, ἐπιστρέψαντας εἰς τούς κόλ-
πους αὐτῆς Κληρικούς καί συνηρίθμησεν ἐκ νέου
μετά τῶν κανονικῶν Κληρικῶν Αὐτῆς. Πρόκειται
διὰ τοὺς Πανοσιωτάτους Ἱερομονάχους Εὐθύμιον
Ἀλιπράντην καί Νικηφόρον Νάσσον καθώς καί πε-
ρί τοῦ Αἰδεσιμωτάτου Πρεσβυτέρου Σωτηρίου
Πρασίνου.



1�

ΕΘΕΛΟΝΤΙΚΗ ΑΙΜΟΔΟΣΙΑΕΘΕΛΟΝΤΙΚΗ ΑΙΜΟΔΟΣΙΑ

Ὁ Νεανικός Ὀρθόδοξος Σύνδεσµος τήν Κυριακήν
3/16�5�2010 εἰς τήν αἴθουσαν ἐκδηλώσεων τοῦ
Ἱεροῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ Ἁγίου Ἀθανασίου τῆς
Ἀρχιεπισκοπῆς Ἀθηνῶν, διωργάνωσε µέ ἐπιτυχίαν
τήν Γ΄ ἐθελονικήν αἱµοδοσία πρός ἐνίσχυσιν τῶν
ἀποθεµάτων τῆς τραπέζης αἵµατος, τήν ὁποίαν δια�
τηρεῖ. Ἐκ τῶν ἀποθεµάτων αἵµατος ἤδη ἔχουν εὐερ�
γετηθεῖ δεκάδες συνανθρώπων µας, οἱ ὁποῖοι εἶχον
ἀνάγκην.

ΜΝΗΜΟΣΥΝΟ ΠΟΝΤΙΩΝΜΝΗΜΟΣΥΝΟ ΠΟΝΤΙΩΝ

Ὅπως κάθε χρόνο, ἔτσι καί φέτος µέ τήν ἐπισηµό�
τητα πού ἁρµόζει γιά τήν περίσταση αὐτή, ὁ ∆ῆµος

Ἀσπροπύργου ἐν συνεργασίᾳ τῶν Ποντιακῶν συλ�
λόγων καί τῶν τοπικῶν φορέων, ἐτίµησε τήν Τε�
τάρτη 6/19 Μα�ου τήν ἐπέτειο τῆς Γενοκτονίας τῶν
Ποντίων ἀδελφῶν µας, ἀπό τούς Τούρκους. Σύµ�
φωνα µέ τό πρόγραµµα τῆς ἡµέρας, τό πρω� ἐτελέ�
σθη στόν Ἱ. Ναό Ἁγ. Τριάδος Ἀσπροπύργου ἀρχιε�
ρατικό µνηµόσυνο, ἐπ᾽ εὐκαιρίᾳ τῆς ποντιακῆς γε�
νοκτονίας, πού εἶχε ὡς ἀποτέλεσµα, τήν σχεδόν
ὁλόκληρη ἐξολόθρευση τοῦ ποντιακοῦ πληθυσµοῦ.

Τοῦ ἱεροῦ µνηµοσύνου προέστη ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος, ἐνῶ
ἀκολούθως ἐτέλεσε τρισάγιο εἰς τό πρός τιµήν τῶν
Ποντίων µνηµεῖο, στήν πλατεία Γκορυτσᾶς. Ἀκο�
λούθως ἐγένετο ἡ κατάθεσις τῶν στεφάνων ἐκ µέ�
ρους τῶν τοπικῶν ἀρχῶν καί τῶν ποντιακῶν συλ�
λόγων. Στή συνέχεια διεξήχθη ἡ παρέλασις τῆς µα�
θητιώσης νεολαίας µέ τό στρατιωτικό ἄγηµα καί
τῆς φιλαρµονικῆς µπάντας του στρατοῦ νά ἀποδί�
δουν τιµές.

Τίς ἐπετειακές ἐκδηλώσεις ἐτίµησαν διά τῆς πα�
ρουσίας των οἱ ἐκπρόσωποι τῶν Νοµαρχιακῶν καί
∆ηµοτικῶν ἀρχῶν, καθώς καί τοπικῶν φορέων καί
ὀργανισµῶν.

ΟΝΟΜΑΣΤΗΡΙΑ ΙΕΡΑΡΧΩΝΟΝΟΜΑΣΤΗΡΙΑ ΙΕΡΑΡΧΩΝ

Τήν Τετάρτη 29�7/11�8 ἡµέρα κατά τήν ὁποία

ΑΠΟ ΤΗΝ ΖΩΗΝ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ



1�

ἑορτάζεται ἡ µνήµη τοῦ Ἁγ. Μάρτυρος Καλλινίκου,
ἑόρτασε τά ὀνοµαστήριά του ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀχα�ας καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλίνικος. Ὁ
ἑορτάζων Μητροπολίτης σέ συνιερουργία µετά τῶν
Σεβ. Μητροπολιτῶν: Σεβ. Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος
κ. Γεροντίου, Σεβ. Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυ�
σοστόµου καί τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Μαραθῶνος
κ. Φωτίου, προέστη τῆς θ. λειτουργίας, ἡ ὁποία ἔλα�
βε χώρα εἰς τό θαυµάσιο Καθολικό τῆς Ἱ. Μονῆς Ἁγ.
Ταξιαρχῶν Ἀθικίων Κορινθίας. Μέ αἰσθήµατα
τιµῆς καί σεβασµοῦ οἱ τοπικές ἀρχές, οἱ ἐκπρό�
σωποι τῶν Ἱ. Μονῶν, ὁ κλῆρος καί ὁ λαός, εὐχήθη�
καν στόν δραστήριο ποιµενάρχη τους τό: «εἰς πολ�
λά ἔτη δέσποτα».

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣ

� Μέ ἀφορµή τήν ἑορτή τοῦ Ὁσ. ΠαNσίου τοῦ Με�
γάλου, τήν Παρασκευή 19�6/2�7 οἱ Σεβ. Μητροπο�
λίτες Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος καί Ἀτ�
τικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος, συνιερούργη�
σαν εἰς τήν Ἱ. Μονή Μεταµορφώσεως τοῦ Σωτῆρος
Βαρνάβα, ὅπου µετά τό πέρας τῆς θ. λειτουργίας
ἐτέλεσαν µνηµόσυνο ὑπέρ ἀναπαύσεως τοῦ µακα�
ριστοῦ κτήτορος τῆς Μονῆς Μητροπολίτου πρ.
Εὐρίπου κυροῦ ΠαNσίου († 12�6�1987).

�Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης κ. Μάξιµος,
ὡς πνευµατικός πατήρ τοῦ µοναστικοῦ µελισσῶνος
Παναγίας Ὁδηγητρίας Μώλου, µέ κανονική ἄδεια
τοῦ Τοποτηρητοῦ τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Φθιώτιδος
Θεοφ. Ἐπισκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου, τό βράδυ
τῆς Παρασκευῆς 19�6/2�7 προέστη ἱερᾶς ἀγρυπνίας
πού τελέσθηκε πρός τιµήν τῆς Θεοµήτορος, στό
πλαίσιο τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τοῦ ὡς ἄνω Θεοµη�
τορικοῦ σκηνώµατος. Εἰς τό πλαίσιο τῆς ἁγίας
αὐτῆς ἑορτῆς ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοι�

ωτίας κ. Χρυσόστοµος τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς,
χοροστάτησε εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό καί ἀκολούθως
ἡγήθηκε τῆς ἱερᾶς λιτανείας, πού τελέσθηκε σύµφω�
να µέ τό ἑορταστικό πρόγραµµα, εἰς τήν πανη�
γυρίζουσα Ἱ. Μονή Ἁγ. Νεκταρίου � Παναγίας Ὁ�
δηγητρίας Ἀχαρνῶν, ἐνῷ τήν κυριώνυµη ἡµέρα
κατά παράκλησιν τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκό�
που Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου, χοροστάτησε εἰς τήν
θ. λειτουργία, πού τελέσθηκε στό ἑορτάζον ἱδρυ�
µατικόν ἱερό παρεκκλήσιο Παναγίας Ὁδηγητρίας
τοῦ ὁµωνύµου Γηροκοµείου Γλυφάδος.

� Τήν Τρίτη 23�6/6�7 ἡµέρα τιµῆς καί µνήµης τοῦ
Ὁσ. Νικήτα τοῦ Θηβαίου, προεξάρχοντος τοῦ Σεβ.
Μητροπολίτου Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσο�
στόµου, ἐπανηγύρισε ἡ σεµνυνωµένη ἐπ' ὀνόµατι
τοῦ Ὁσίου ὁµώνυµος Ἱ. Μονή Θηβῶν.

�Τήν Τετάρτη 24�6/7�7 καθ' ἥν ἡµέρα ἡ Ἐκκλησία
µας τιµᾶ καί ἑορτάζει τό Γενέθλιον τοῦ Τιµίου
Προδρόµου, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀχα�ας καί
πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλίνικος, ἱερούργησε εἰς
τήν πανηγυρίζουσα Ἱ. Μονή Τιµίου Προδρόµου
Λουτρακίου, ἐνῶ ἰδιαίτερα αἴγλη εἰς τήν ὡς ἄνω
πανήγυρι προσέδωσε ἡ παρουσία τοῦ Μακαριω�
τάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου,
πού παρέστη συµπροσευχόµενος ἐν τῷ ἱερῷ βήµατι.



18

Μέ κανονική ἄδεια τοῦ ἐξάρχου τῆς Ἐκκλησία µας
εἰς τήν Εὐρώπη, Σεβ. Μητροπολίτου Ἀχα�ας καί
πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλινίκου, ὁ Θεοφ. Ἐπί�
σκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος ἐπεσκέφθη τήν γείτο�
να Σερβία καί προέστη τῆς ἐτησίας πανηγύρεως τῆς
Ἱ. Μονῆς Τιµίου Προδρόµου Νέας Στιένικ.

� Μέ κάθε ἱεροπρέπεια, ἑορτάσθη καί ἐφέτος τήν
∆ευτέρα 29�6/12�7 ἡ ἁγία καί µεγάλη ἑορτή τῶν
µεγάλων κηρύκων τῆς τοῦ Χριστοῦ ἀληθείας, πρω�
τοκορυφαίων Ἁγ. Ἀποστόλων Πέτρου καί Παύλου.

Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος προέστη τῆς µεγάλης πανηγύρεως τοῦ
ἱστορικοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Παύλου Παλ. Κοκκινιᾶς. Εἰς
τόν πανηγυρίζοντα ὁµώνυµο Ἱ. Ναό ∆άφνης, ὁ Μα�
καριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Χρυσόστο�

µος, συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Σεβ. Μητρο�
πολίτου Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου καί
τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου, χο�
ροστάτησε τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς τοῦ Μεγ.
Ἑσπερινοῦ καί ἀκολούθως, σύµφωνα µέ τό ἑόρτιο
πρόγραµµα, ἀκολούθησε ἡ λιτάνευση τῆς ἱερᾶς
εἰκόνος, τῆς ὁποίας ἡγήθηκαν ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος καί ὁ Θεοφ.
Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος.

Τήν κυριώνυµο ἡµέρα τῆς ἑορτῆς, τοῦ ὡς ἄνω Ἱ.
Ναοῦ, κατά παράκλησιν τοῦ οἰκείου Ἱεράρχου Μα�
καριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσο�
στόµου, χοροστάτησε ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστια�
νουπόλεως κ. Γρηγόριος.

Τήν αὐτήν ἡµέραν τῆς ἑορτῆς, ὁ Σεβ. Μητροπο�
λίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος, ἐτέλε�
σε τήν θ. λειτουργία, εἰς τόν ὁµώνυµο ἱστορικό Ἱ.
Ναό Λευκτρῶν Βοιωτίας.

�Μέ τήν ἁρµόζουσα ἐπισηµότητα καί ἁγιοπρέπεια
τήν Τρίτη 30�6/13�7 ἑόρτασε τήν ἐτήσια πανήγυρί
του ὁ Ἱ. Ναός Ἁγ. ∆ώδεκα Ἀποστόλων Λαρίσης.

Τῆς ἑορτίου θ. λειτουργίας προηξῆρχε ὁ Σεβ. Μη�
τροπολίτης Λαρίσης καί Πλαταµῶνος κ. Ἀθα�
νάσιος, συµπαραστούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπι�
σκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου, καθώς καί τοῦ το�
πικοῦ ἱεροῦ κλήρου. Τήν ἰδία ἡµέραν ὁ Σεβ. Μη�
τροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος

προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, αἱ ὁποῖαι ἐτε�
λέσθησαν εἰς τόν φερώνυµο Ἱ. Ναό τῆς περιοχῆς
Χαλκειός Χίου.

�Τήν Τετάρτη 1/14 Ἰουλίου, ἡµέρα κατά τήν ὁποία
ἑορτάζεται ἡ µνήµη τῶν ἁγίων καί ἰαµατικῶν
Ἀναργύρων Κοσµᾶ καί ∆αµιανοῦ, ἐτελέσθη ἡ θ. λει�
τουργία, στόν πανηγυρίζοντα ὁµώνυµο Ἱ. Ναό τῆς
Αἰγίνης. Τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως προέστη ὁ οἰκεῖος
Μητροπολίτης Σεβ. Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος.

� Τήν Τρίτη 14/27 Ἰουλίου, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀχα�ας καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλίνικος,
συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου, τῶν Θεοφ.
Ἐπισκόπων Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορίου καί
Μαραθῶνος κ. Φωτίου, συνεπικουροµένων ὑπό τοῦ
ἱεροῦ κλήρου, προέστη τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τῆς Ἱ.
Μονῆς Ἁγ. Νικοδήµου Ἑλληνικοῦ Γορτυνίας.

� Τήν Παρασκευή 17/30 Ἰουλίου ἑορτάσθη ἁγιο�
πρεπῶς ἡ µνήµη τῆς ἁγίας µεγαλοµάρτυρος Μα�



19

ρίνης. Τήν Παραµονή τῆς ἑορτῆς ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος, µετά
τοῦ ἱεροῦ κλήρου τῆς Ἱ. Μητροπόλεως, προέστη τοῦ
Μεγ. Ἑσπερινοῦ καί τῆς ἐπακολουθησάσης ἱερᾶς
λιτανείας τῆς ἱερᾶς εἰκόνος τῆς ἁγίας, εἰς τόν ὁµώ�
νυµο ἱστορικό Ἱ. Ν. Καλλιπόλεως Πειραιῶς, τήν δέ
κυριώνυµον ἡµέρα, ὁ ὡς ἄνω ἱεράρχης, ἱερούργησε
εἰς τόν Ἱ. Ναόν Ἁγ. Μαρίνης Σαλαµῖνος.

Ἐπίσης καί ἡ Ἱ. Μονή Ἁγ. Μαρίνης Κερατέας µέ
τήν ἀνάλογον ἐκκλησιαστικήν τιµήν καί µοναστη�
ριακήν τάξη, ὅπως κάθε ἔτος ἔτσι καί ἐφέτος ἐτέλε�
σε τήν πανήγυρίν της, τῆς ὁποίας προέστη ὁ Σεβ.
Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστο�
µος, ἐνῷ τήν κυριώνυµον ἡµέραν τῆς ἑορτῆς ἐν τῷ
ἱερῷ βήµατι παρέστησαν συµπροσευχόµενοι οἱ Θε�
οφ. Ἐπίσκοποι Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος καί
Μαραθῶνος κ. Φώτιος.

Ὡς εἴθισται πρός τιµήν τῆς Ἁγ. Μαρίνης ὁ Αἰδε�
σιµώτατος π. Ἀρσένιος Κοντογιαννόπουλος, ἐτέλε�
σε τά τῆς θ. λειτουργίας, εἰς τό πανηγυρίζον ὁµώνυ�
µο Ἱ. Παρεκκλήσιο τῆς νήσου Πάτµου.

� Τήν ∆ευτέρα 20�7/2�8 ἑορτάσθηκε ἀπό τήν Ἐκ�
κλησία µας, µέ κάθε ἱεροπρέπεια, ἡ ἑορτή τοῦ
Προφήτου Ἠλία. Εἰς τόν πανηγυρίζοντα ὁµώνυµο

Ἱ. Ναό Βερδικούσης πλαισιούµενος ὑπό τοῦ ἱ. κλή�
ρου, τῆς λαµπρῆς πανηγύρεως προέστη ὁ Σεβ. Μη�
τροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος,
ὅστις ἀνεπλήρωσεν τόν ἀσθενοῦντα οἰκεῖο Σεβ.
Μητροπολίτην Λαρίσης καί Πλαταµῶνος κ. Ἀθα�
νάσιον. Ἐπίσης ἐπανηγύρισαν καί τά ὁµώνυµα Ἱ.
Παρεκκλήσια Θηβῶν καί Κοµοτηνῆς.

�Τήν Τετάρτη 22�7/4�8 τό χριστεπώνυµο πλήρωµα
τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Ἀµερικῆς, ἑόρτασε τήν µνήµη
τῆς µεγαλοµάρτυρος Ἁγ. Μαρκέλλης τῆς Χιοπο�
λίτιδος, εἰς τό περικαλλές ὁµώνυµο Καθεδρικό Ἱ.
Ναό Ἀστόριας Ν. Ὑόρκης Ἀµερικῆς. Τῶν ἑορτίων
ἱερῶν ἀκολουθιῶν, προέστη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀµερικῆς κ. Παῦλος, συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ
Θεοφ. Ἐπισκόπου Θεουπόλεως κ. Χριστοδούλου

καί τοῦ ἱεροῦ κλήρου. Ἰδιαιτέρα ἐντύπωση προκά�
λεσε, ἡ πολυπληθής συµµετοχή τῆς ὁµογένειας.

Τέλος µέ τήν πρέπουσα τιµή καί εὐλάβεια
ἑορτάσθηκε ἡ µνήµη τῆς Ἁγ. Μαρκέλλης καί εἰς τήν
µυροβόλον Χίον. Μέ τό πέρας τῆς θ. λειτουργίας οἱ
πανοσιολογιώτατοι ἀρχιµ. Ἀµβρόσιος Ψωµιᾶς,
ἡγούµενος τῆς Ἱ. Μονῆς Ἁγ. Πατέρων, Στέφανος
Τσίκουρας καί Ἀθανάσιος Τζενῆς, συνοδευόµενοι
ἀπό τό χριστεπώνυµο πλήρωµα τῆς Ἐκκλησίας µας,
µετέβησαν εἰς τόν τόπο τοῦ µαρτυρίου τῆς Ἁγίας
ὅπου ἐψάλη ἱερά παράκλησις. Σηµειώνεται ὅτι εἰς
τόν τόπο τοῦ µαρτυρίου, ἀναδύεται ἁγίασµα.

� Τό Σάββατο 25�7/7�8 µέ τήν ἀνάλογη µοναστη�
ριακή τάξη ἑορτάσθηκε ἡ Κοίµησις τῆς Θεο�
προµήτορος Ἁγ. Ἄννης. Ἐπ' εὐκαιρίᾳ τῆς ἑορτῆς, ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυ�
σόστοµος, συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ ἱεροῦ
κλήρου, προέστη τῆς πανηγύρεως τῆς τιµωµένης ἐπ'
ὀνόµατι τῆς ἁγίας Θεοπροµήτορος Ἱ. Μονῆς Μαρ�
κοπούλου. Τῷ αὐτῷ ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστια�
νουπόλεως κ. Γρηγόριος ἐπιτέλεσε τά τῆς πανη�
γύρεως, τῆς καθιερωµένης ὡς δευτέρας ἑορτῆς, τῆς
Ἱ. Μονῆς Ὑπαπαντῆς τοῦ Κυρίου Χορτοκοπίου
Καβάλας. Ἐπίσης ἐπραγµατοποίησε τήν ἐτήσια
πανήγυρίν της, ἡ ὁµώνυµος Ἱ. Μονή εἰς Μόντρεαλ
τοῦ Καναδᾶ.

� Τήν Κυριακή 26�7/8�8 ἡ Ἐκκλησία µας ἑόρτασε
τήν µνήµη τῆς ἀθληφόρου καί ὁσιοµάρτυρος Ἁγ.
Παρασκευῆς. Εἰς τήν πανηγυρίζουσα Ἱ. Μονή Ἁγ.
Παρασκευῆς Λαρίσης, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Λα�
ρίσης καί Πλαταµῶνος κ. Ἀθανάσιος, συνεπικου�
ρούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Χριστιανου�
πόλεως κ. Γρηγορίου, πλαισιουµένου µετά τοῦ
ἱεροῦ κλήρου, προέστη τῆς τελετῆς τῶν ἱερῶν ἀκο�
λουθιῶν. Ὁµοίως ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Εὐρίπου καί
Εὐβοίας κ. Ἰουστῖνος προέστη τῆς ἐτήσιας πανήγυ�
ρις τοῦ ὁµωνύµου Ἱ. Παρεκκλησίου Χαλκίδος. Ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυ�
σόστοµος ὡς οἰκεῖος Ἐπίσκοπος, τήν παραµονή τῆς
ἑορτῆς τῆς ἁγίας, προέστη τοῦ πανηγυρικοῦ Ἑσπε�



2�

ρινοῦ καθώς καί τῆς λιτάνευσης τῆς ἱερᾶς εἰκόνος
εἰς τό ἑορτάζον ὁµώνυµο Ἱ. Παρεκκλήσιο Λου�
τουφίου Θηβῶν. Ἐπίσης ἑόρτασαν ἱεροπρεπῶς ὁ
ἱστορικός ὁµώνυµος Ἱ. Ναός, πού βρίσκεται στό
Μοναστηράκι Ἀθηνῶν, καθώς καί τό Ἱ. Ἡσυχα�
στήριο Ἁγ. Παρασκευῆς ∆ήµου Ἁγ. Βαρβάρας, εἰς

τήν πανήγυριν τοῦ ὁποίου κατ᾽ ἐντολήν τοῦ Σεβ.
Μητροπολίτου Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γεροντί�
ου προέστη ὁ Πρωτοσύγκελλος τῆς Ἱ. Μητροπόλε�
ως Πανοσιολ. Ἀρχιµ. Γρηγόριος Ταυλάριος.

� Τήν Κυριακή 26�7/8�8 τό ἑσπέρας ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ Χρυσόστοµος, χο�
ροστάτησε τοῦ Μεγ. Ἑσπερινοῦ πού τελέσθηκε
πρός τιµήν τοῦ µεγαλοµάρτυρος Ἁγ. Παντελεήµο�
νος εἰς τό ἐπ' ὀνόµατί του Ἱ. Ἡσυχαστήριο Ρο�
δοπόλεως Ἀττικῆς.

�Τήν Τρίτη 28�7/10�8 µέ κάθε λαµπρότητα καί τιµή
ἑορτάσθηκε ἀπό τήν Ἐκκλησία µας ἡ µνήµη τῆς
θαυµατουργοῦ καί ἰαµατικῆς Ὁσ. Εἰρήνης τοῦ
Χρυσοβαλάντου. Οἱ πιστοί πού συγκεντρώθηκαν
γιά νά τιµήσουν τήν ἁγία ἦσαν τόσοι, πού ὁ
ἀριθµός τους ξεπέρασε τά ἀναµενόµενα. Μέ πίστη
ὑποµονή καί εὐλάβεια περίµεναν µέχρι νά φθάσει
ἡ σειρά τους γιά νά προσκυνήσουν τήν θαυµα�
τουργό εἰκόνα καί νά ἐναποθέσουν τίς προσευχές

τους καί τίς εὐχαριστίες τους. Ἡ ἐπ' ὀνόµατι τῆς
θαυµατουργοῦ Ὁσίας Ἱ. Μονή στή Λυκόβρυση Ἀτ�
τικῆς, ἔγινε καί ἐφέτος τό κέντρο τοῦ προσκυ�
νήµατος τῶν πιστῶν. Προεξάρχων τῆς πανηγύρεως
προέστη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοι�
ωτίας κ. Χρυσόστοµος, ἐνῷ εἰς τό κάλεσµα τῆς Ἱ.
Μονῆς ἀνταποκρίθησαν ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πει�
ραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος, οἱ Θεοφ. Ἐπί�

σκοποι Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος, Μαρα�
θῶνος κ. Φώτιος καί µεγάλου σέ ἀριθµό ἱερατείου,
ὅπως ἐπίσης µοναχῶν καί µοναζουσῶν ὡς ἐκπρο�
σώπων Ἱ. Μονῶν.

Τήν ἐτήσια πανήγυρί τους ἑόρτασαν ἐπίσης οἱ Ἱ.
Ναοί Ὁσίας Εἰρήνης Χρυσοβαλάντου Κοµοτηνῆς,
Σιδηροκάστρου καί τό Ἱ. Ἡσυχαστήριο Μαραθο�
κάµπου Σάµου.

�Τήν Κυριακή 2/15 Αὐγούστου ἑορτάσθηκε ἡ ἀνα�
κοµιδή τῶν λειψάνων τοῦ πρωτοµάρτυρος καί
ἀρχιδιακόνου Ἁγ. Στεφάνου. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος προέστη τοῦ
Μεγ. Ἑσπερινοῦ στήν πανηγυρίζουσα ὁµώνυµη Ἱ.
Μονή Αὐλίδος καί ἐν συνεχείᾳ τοῦ Μεγ. Ἑσπερι�
νοῦ, πού τελέσθηκε στό πλαίσιο Ἱ. Ἀγρυπνίας, στήν
ὁµώνυµη Ἱ. Μονή Παλ. Ἡρακλείου Ἀττικῆς.

� Τήν Πέµπτη 6/19 Αὐγούστου µέ τήν πρέπουσα
ἐκκλησιαστική λαµπρότητα ἑορτάσθη ἡ µεγάλη ∆ε�
σποτική ἑορτή τῆς Μεταµορφώσεως τοῦ Σωτῆρος.
Ὁ Σεβ. Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος
προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν τοῦ ἑορτάζοντος
ὁµώνυµου Ἱ. Ναοῦ ∆ήµου Ἁγ. Βαρβάρας. Ὁ Σεβ.
Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστο�
µος, κατά παράκλησιν τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιε�
πισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου, τήν παραµονή
τῆς ἑορτῆς, συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ.
Ἐπισκόπου Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορίου, προ�
έστη τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τοῦ ἱστορικοῦ ὁµώνυ�
µου Ἱ. Ναοῦ Κυψέλης Ἀθηνῶν. Τήν κυριώνυµο
ἡµέρα τῆς ἑορτῆς ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί



21

Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος χοροστάτησε εἰς τόν Ἱ.
Ναό Μεταµορφώσεως τοῦ Σωτῆρος στήν τοπο�
θεσία Χούρµουζας Παιανίας καί ἐν συνεχείᾳ πα�
ρευρέθη στό τέλος τῆς θ. λειτουργίας εἰς τήν πανη�
γυρίζουσα ὁµώνυµο Ἱ. Μονή εἰς τόν Βαρνάβα
Ἀττικῆς, ὅπου καί ἐκφώνησε τόν θ. λόγο τῆς ἡµέ�
ρας, ἐνῶ ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστιανουπόλεως κ.
Γρηγόριος τῇ σεπτῇ ἐντολῇ τοῦ Μακαριωτάτου
Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου, ἱερούρ�
γησε εἰς τόν ἑορτάζοντα ὁµώνυµον Ἱ. Ναόν Κυψέ�
λης Ἀθηνῶν. Τέλος τήν ἐτήσια πανήγυρί της ἐπραγ�
µατοποίησε µέ κάθε µοναστηριακή τάξη, ἡ ἑορτά�
ζουσα ὁµώνυµη Ἱ. Μονή Μουρτερῆς Εὐβοίας.

� Τό Σάββατο 8/21 Αὐγούστου ὁ Αἰδεσιµώτατος
Ἱερεύς ∆ηµήτριος Μίγδος, ἐπιτέλεσε τά τῆς πα�
νηγύρεως τοῦ πανηγυρίζοντος Ἱ. Παρεκκλησίου Ἁγ.
Τριανταφύλλου Ζαγορᾶς.

� Τήν Τρίτη 11/24 Αὐγούστου, ἡµέρα κατά τήν
ὁποία ἡ Ἐκκλησία µας ἑορτάζει τά ὑπερφυῆ
θαυµάσια τοῦ Ἁγ. Σπυρίδωνος, ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος,

προέστη τῆς καθιερωµένης ὡς δευτέρας πανηγύρε�
ως τοῦ Μητροπολιτικοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Σπυρίδωνος
Σαλαµῖνος.

� Τό Σάββατον 15/28 Αὐγούστου µέ τήν ἀνάλογη
ἐκκλησιαστική τιµή καί λαµπρότητα ἑορτάσθηκε
ἀπό τό χριστεπώνυµο πλήρωµα ἡ Κοίµησις τῆς Θε�
οτόκου ἤ ἄλλως τό Πάσχα τοῦ Καλοκαιριοῦ. Ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί ∆ιαυλείας κ. Ἀκά�
κιος, προέστη τῆς καθιερωµένης ἱερᾶς ἀγρυπνίας
πού τελεῖται κατ' ἔτος πρός τιµήν τῆς Θεοτόκου στό
ἱερό παρεκκλήσιο τῆς Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου τῆς
Ἱ. Μονῆς Ἁγ. Νικολάου Παιανίας. Ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Θεσσαλονίκης καί ∆ηµητριάδος κ. Μάξιµος
προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν πού τελέσθηκαν
στόν ἑορτάζοντα Καθεδρικό Ἱ. Ναό Κοιµήσεως τῆς
Θεοτόκου Βόλου. Ὁ λαµπρός ἑορτασµός τῆς Θε�
οµήτορος καί ἡ ἐτησία πανήγυρις τοῦ Καθεδρικοῦ

Ἱ. Ναοῦ τῆς ΠειραNκῆς Ἐκκλησίας ἔχουν ἀναδειχθῆ
σέ πόλο ἕλξεως τοῦ φιλέορτου λαοῦ πού προστρέ�
χει πανευλαβῶς νά προσκυνήσῃ τήν θαυµατουργό
εἰκόνα τῆς Θεοτόκου.

Τῶν ἑορτίων ἱερῶν ἀκολουθιῶν προέστη ὁ Σεβ.
Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γε�
ρόντιος, ἐνῶ εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό καί τήν λιτάνευ�
ση τῆς θαυµατουργοῦ εἰκόνος ἔλαβε µέρος καί ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυ�
σόστοµος.

Μετά ἀπό ἄδεια τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπι�
σκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου τήν παραµονή
τῆς ἑορτῆς τοῦ Μεγ. Ἑσπερινοῦ προέστη ὁ Θεοφ.
Ἐπίσκοπος Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος καί
τῆς µετέπειτα λιτανεύσεως τῆς ἱερᾶς εἰκόνος εἰς τόν
ὁµώνυµο πανηγυρίζοντα Ἱ. Ναό Περιστερίου, ἐνῶ

ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος προέστη
τῆς πανηγύρεως τοῦ ἑορτάζοντος ἱστορικοῦ ὁµω�
νύµου Ἱ. Ναοῦ Κολωνοῦ Ἀθηνῶν. Ἱερουργοῦντος
τοῦ Πανοσιολογιωτάτου Ἀρχιµ. Εὐθυµίου Μπαρ�
δάκα δι' ἱερᾶς ἀγρυπνίας, ἐτέλεσε τά τῆς ἑορτῆς, εἰς
τόν ὁµώνυµο Ἱ. Ναό στή περιοχή Τσακός Ἁγ. Πα�
ρασκευῆς, εἰς δέ τήν ὁµώνυµη Ἱ. Μονή Πάρνηθος,



22

τό αὐτό ἐπιτελέσθη, ὑπό τοῦ Πανοσιολογιωτάτου
Ἀρχιµ. Χρυσοστόµου Παπαδάκη.

Ὁ Παν/τος Ἀρχιµ. π. Θεόκλητος Σταύρου ἱε�
ρούργησε στήν πανηγυρίζουσα Ἱ. Μονή Κοιµήσεως
τῆς Θεοτόκου Λευκτρῶν. Ὁ Αἰδ/τος Πρωθ. π.
Κων/νος Βελέντζας εἰς τό Ἱ. Παρεκκλήσιον Κοι�
µήσεως τῆς Θεοτόκου Ἰσθµοῦ Κορίνθου, ὁµοίως ὁ
Αἰδ/τος Ἱερεύς π. Ἰωάννης Φλέγγας εἰς τόν Ἱ. Ναόν
Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου Βίτωλης Φθιώτιδος.
Ὡσαύτως καί ὁ Αἰδ/τος ἱερεύς π. Στυλιανός Τοµαῆς
εἰς τό Ἱ. Μονύδριον Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου,
∆ήµου Ἁγ. ∆ηµητρίου. Ὁµοίως πανηγύρισαν οἱ Ἱ.
Ναοί Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου Καψουρίου, Καρύ�
στου καί Λουτρῶν Λέσβου.

� Τήν Κυριακή 16/29 Αὐγούστου, ἡµέρα τιµῆς καί
µνήµης τῶν ἐν Μεγάροις Ἁγ. Μαρτύρων, ἐπα�
νηγύρισε τό φερώνυµο Ἱ. Ἡσυχαστήριο Μεγάρων.
Τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς εἰς τόν Μεγ. Ἑσπερινό
χοροστάτησε ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοι�
ωτίας ὁ Χρυσόστοµος, ἐνῶ παρέστη συµπροσ�
ευχόµενος ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθη�
νῶν κ. Χρυσόστοµος.

� Τό Σάββατο 22�8/4�9 κατόπιν ἀδείας τοῦ Μακα�
ριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστό�

µου, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ.
Χρυσόστοµος, προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν τοῦ
πανηγυρίζοντος Ἱεροῦ Ναοῦ Κοιµήσεως τῆς Θε�
οτόκου � Παναγίας Προυσιωτίσσης Τσακοῦ Ἁγ.
Παρασκευῆς, καθώς ἐπίσης ὁ ὡς ἄνω Μητροπο�
λίτης ἱερούργησε ἀνήµερα τῆς ἑορτῆς στόν Ἱ. Ναόν
Παναγίας Προυσιωτίσσης Κινέτας, συµπροσευ�
χοµένου τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθη�
νῶν κ. Χρυσοστόµου.

Εἰς τήν ἀπόδοση τῆς Θεοµητορικῆς ἑορτῆς τῆς
Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου ἑόρτασαν τήν ἐτήσια
πανήγυρί τους ἡ Ἱ. Μονή Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου
Σουληναρίου Κορίνθου καί τό Ἱ. Παρεκκλήσιον
Κοιµήσεως τῆς Θεοτόκου Χίου.

�Τήν ∆ευτέρα 24�8/6�9 ἡµέρα τιµῆς καί µνήµης τοῦ

Ἁγ. Κοσµᾶ τοῦ Αἰτωλοῦ ἑόρτασε ὁ ὁµώνυµος Ἱ.
Ναός Κερατσινίου. Τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν προέστη
ὁ οἰκεῖος Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σα�
λαµῖνος κ. Γερόντιος. Τήν λαµπρότητα τοῦ Μεγ.
Ἑσπερινοῦ καί τῆς λιτανεύσεως τῆς ἱερᾶς εἰκόνος
ἐκόσµησεν ἡ παρουσία τῶν Σεβ. Μητροπολίτου
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου καί τοῦ Θε�
οφ. Ἐπισκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου, ὅπως
ἐπίσης πλῆθος κόσµου καί ἱερατείου.

�Τήν Τετάρτη 26�8/8�9 ἡµέρα τιµῆς καί µνήµης τῶν
Ἁγ. µαρτύρων Ἀδριανοῦ καί Ναταλίας ὁ Θεοφ.
Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος ἱερούργησε εἰς τόν Ἱ. Ναόν
Ἁγ. Ἀδριανοῦ καί Ναταλίας Ζακύνθου.

� Τήν Πέµπτη 27�8/9�9 φιλοµάρτυρες καί φιλέορ�
τοι χριστιανοί ἐτίµησαν µέ πολλή εὐλάβεια τήν
µνήµη τοῦ µεγαλοµάρτυρος Ἁγ. Φανουρίου. Ὁ Σεβ.
Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόν�
τιος, προέστη τόσο τήν παραµονή ὅσο καί τήν κυ�
ριώνυµη ἡµέρα τῆς ἑορτῆς τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν
πού τελέσθηκαν εἰς τό πανηγυρίζον Ἡσυχαστήριο
Ἁγ. Φανουρίου Σαλαµῖνος. Τόν Μακαριώτατο
Ἀρχιεπίσκοπο Ἀθηνῶν κ. Χρυσόστοµο εἰς τήν
πανήγυριν τοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Φανουρίου Γλυφάδος,
ἐκπροσώπησε τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς ὁ Θεοφ.
Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ. Φώτιος τήν δέ ἁγιώνυµο

ἡµέρα, ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας
κ. Χρυσόστοµος. Ὁ ὡς ἄνω ἱεράρχης τήν προτεραία
τῆς ἑορτῆς, χοροστάτησε εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό καί
ἐν συνεχείᾳ, ἡγήθηκε τῆς ἱερᾶς λιτανείας πού
τελέσθηκαν εἰς τό πλαίσιο τῆς ἐτήσιας ἑορτῆς τοῦ Ἱ.
Ναοῦ Ἁγ. Φανουρίου Κορωπίου. Ὁµοίως ἑορτά�
σθηκε ἡ µνήµη τοῦ λαοφιλοῦς καί νεοφανοῦς Ἁγ.
Φανουρίου εἰς τό ὁµώνυµον Ἱ. Παρεκκλήσιον
Ἀχαρνῶν.

� Τό Σάββατο 29�8/11�9 ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀτ�
τικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος προέστη τόσο
τοῦ Ἑσπερινοῦ, ὅσο καί τῆς θ. Λειτουργίας τῆς ἱερᾶς
πανηγύρεως τοῦ Ἱ. Ναοῦ Τιµίου Προδρόµου εἰς Λου�
τουφί Βοιωτίας. Τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τοῦ φερώνυ�



2�

µου Ἱ. Ναοῦ Μεσορρόπης Καβάλας προέστη ὁ Το�
ποτηρητής Ἀνατολ. Μακεδονίας καί Θράκης Θεοφιλ.
Ἐπίσκοπος Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος, ἐνῶ τό
ἑσπέρας τῆς παραµονῆς ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πει�

ραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος, προέστη τοῦ Μεγ.
Ἑσπερινοῦ πού τελέστηκε εἰς τό πλαίσιο ἱερᾶς ἀγρυ�
πνίας πρός τιµήν τοῦ Βαπτιστοῦ τοῦ Κυρίου στόν Ἱ.
Ναό Εὐαγγελισµός τῆς Θεοτόκου, Καραβᾶ Πειραιῶς.

ΕΠΙ ΤΟΥ «ΠΙΕΣΤΗΡΙΟΥ»
Ἐνῷ εὑρισκόµεθα εἰς τήν διαδικασίαν σελιδοποιήσεως τοῦ παρόντος τεύχους, ἐκοιµήθη

ἐν Κυρίῳ τήν Κυριακή 6/19 Σεπτεµβρίου πλήρης ἡµερῶν καί ὁσιακῷ τῷ τρόπῳ ὁ σεπτός
Προκαθήµενος τῆς Ἐκκλησίας ἡµῶν, Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος κυρός
Χρυσόστοµος ὁ Β΄. Ὁ πολυσέβαστος καί πολύκλαυστος Πρωθιεράρχης ἐργάστηκε εἰς τό
γεώργιον τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ ἐπί 63 συναπτά ἔτη, ἐκ τῶν ὁποίων τά τελευταῖα
24 ὡς Ἀρχιεπίσκοπος. Εἰς τό ἐπόµενον τεῦχος θά δηµοσιευθεῖ ἐκτενές ἀφιέρωµα πρός τι�
µήν τοῦ µεταστάντος καί ὁ ἱερός κλῆρος καί τό χριστεπώνυµον πλήρωµα τῆς καθ᾽ ἡµᾶς
Ἐκκλησίας θά ἐνηµερωθεῖ διά τήν ἐξέλιξιν τῶν ἐκκλησιαστικῶν πραγµάτων.




