


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Τά Ἅγια Θεοφάνεια. Λάβαρο Ἱ. Μητροπόλεως

Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Ὁ Ἑορτασμός τῶν Ἁγίων Θεοφανείων 2010 ..... 3-5

Kυριακή τῆς Ὀρθοδοξίας...................................... 6-13

Τό ἐθνικόν μας χρέος πρός τήν Ἀϊτήν ............... 14-15

Μικρά καί οὐσιώδη................................................ 16-19

Ἀφιέρωμα ................................................................ 20

Τήν Διακονίαν σου πληροφόρησον..................... 21-23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 60ό Τεῦχος 962
Ἰανουάριος-Φεβρουάριος 2010

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ Β΄

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

ISSN: 1107-6763

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

Τά ἀνυπόγραφα ἄρθρα ἀποδίδονται
εἰς τήν διεύθυνσιν.

ΠΑΤΕΡΙΠΑΤΕΡΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΚΗ ΔΙΔΑΧΗ

«Ἀναθέστε ὅλα τὰ προβλήματά
σας στόν Θεό· πιστεύετε ὅτι τίπο-
τε δέν εἶναι δικό σας· μήν κάνετε τί-
ποτε πού νά ἀποβλέπει στη δόξα
τῶν ἀνθρώπων, ἀλλά μόνο ὅ,τι
εἶναι εὐάρεστο στόν Θεό».

(Ἀγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν
Β’ πρός Κορινθίους, ΕΠΕ τ. 19, σελ. 164)



ήν Τρίτη 6/19 Ἰανουαρίου ἡ Ἐκκλησία τῶν
πατρώων παραδόσεων ἑόρτασε μέ τήν πρέ-
πουσα λαμπρότητα τά ἅγια Θεοφάνεια στό
Κεντρικό Λιμάνι τοῦ Πειραιᾶ. Χιλιάδες πι-
στοί –παρά τό δριμύ ψύχος– καί πάλι συ-

νέρευσαν στό μεγαλύτερο λιμάνι τῆς χώρας πού
κάθε χρόνο γίνεται τό ἐπίκεντρο τοῦ ἑορτασμοῦ.

Ἡ λιτανευτική πομπή ξεκίνησε, ὅπως κάθε φο-
ρά, ἀπό τόν Ἱερό Ναό Ἁγίου Φιλίππου ὅπου προ-
ηγουμένως εἶχε τελεσθεῖ ἡ θεία λειτουργία καί ἡ
ἀκολουθία τοῦ μεγάλου ἁγιασμοῦ ἀπό τόν ἐπιχώ-
ριο Μητροπολίτη Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος κ. Γε-
ρόντιο, συμπαραστατούμενο ἀπό τούς ἀρχιερεῖς
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστομο καί Χριστια-
νουπόλεως κ. Γρηγόριο.

Στή συνέχεια σχηματίσθηκε ἡ λιτανευτική πομ-
πή μέ τήν συνοδεία τῶν φιλαρμονικῶν τῆς Ἀστυνο-
μίας καί τῶν Δήμων Πειραιῶς, Κορυδαλλοῦ, Ἀσπρο-
πύργου καί Ἀχαρνῶν. Προεπορεύοντο οἱ σημαῖες, τά
λάβαρα, τά ἑξαπτέρυγα, τά ὁποῖα ἔφερε μέ ὑπερη-
φάνεια ἡ νεολαία μας, καί σχηματισμοί ἀπό τά παι-
διά τῶν ἐνοριῶν τῆς εὐρύτερης περιοχῆς τῆς Ἀττι-
κῆς, ἐνδεδυμένα μέ παραδοσιακές ἐνδυμασίες.

Ἀκολουθοῦσαν οἱ χοροί τῶν Μοναζουσῶν καί
τῶν Ἱεροψαλτῶν, ἡ Ἁγία εἰκών τῶν Θεοφανείων
βασταζόμενη ἀπό Ρουμελιῶτες εὔζωνες, καί ἡ πα-

ρεμβολή τῶν Ἱερέων ἔχουσα στό μέσον τόν Τίμιο
Σταυρό καί τό Ἱερό Εὐαγγέλιο.

Ἡ κατακλείδα τῆς λιτανευτικῆ πομπῆς ἦταν –
ὅπως πάντοτε– οἱ Ἀρχιερεῖς: ὁ Πειραιῶς καί Σα-
λαμῖνος κ. Γερόντιος, ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ.
Χρυσόστομος, ὁ Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγόριος
καί ὁ Μαραθῶνος κ. Φώτιος. Ὁ λαός τοῦ Θεοῦ
ἀκολουθοῦσε εὐλαβικῶς τήν λιτανεία ἡ ὁποία κα-
τά γενική ὁμολογία ὑπερεῖχε σέ μεγαλοπρέπεια καί
εὐταξία ἀπό κάθε προηγούμενη φορά. Πλησίον τῆς
ἐξέδρας ἡ φιλαρμονική τοῦ Λιμενικοῦ Σώματος
ἀπέδωσε τιμές καί στούς Ἀρχιερεῖς προσετέθη καί
ὁ Σεβασμιώτατος πολιός Μητροπολίτης Ἀττικῆς
καί Διαυλείας κ. Ἀκάκιος.

Πρό τῆς καταδύσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ ἀνε-
γνώσθη ἀπό τόν Γραμματέα τῆς Ἱερᾶς Συνόδου Θε-
οφιλέστατο Ἐπίσκοπο Μαραθῶνος κ. Φώτιο τό μή-
νυμα ἐπί τῇ ἑορτῇ τῶν Θεοφανείων τοῦ ἀπουσιά-
ζοντος λόγῳ τοῦ δριμυτάτου ψύχους Μακαριωτά-
του Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ.κ. Χρυσοστόμου.
Κατά τήν τρίτη κατάδυση περί τά 15 ἄτομα ἔπεσαν
στά παγωμένα ὕδατα γιά νά ἀνασύρουν τόν Τίμιο
Σταυρό κατά τό ἔθιμο.

Τήν τελετή τίμησαν μέ τήν παρουσία τους, ὁ
Ἀντιπρόεδρος τῆς Βουλῆς κ. Γρηγόρης Νιώτης, οἱ
Βουλευτές τῆς Α΄ καί Β΄ Πειραιᾶ κ.κ. Δημ. Καρύ-
δης, Ἰωάν. Διαμαντίδης, Ἰωάν. Τραγάκης καί Ἀναστ.
Νεράντζης. Ἡ ἐκπρόσωπος τῆς Ὑπουργοῦ Οἰκονο-
μίας, Ἀνταγωνιστικότητας καί Ναυτιλίας κα Λ. Κα-
τσέλη καί ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ Ὑφυπουργοῦ Ἐξωτε-
ρικῶν κ. Σπ. Κουβέλη. Ὁ Νομάρχης Δυτικῆς
Ἀττικῆς κ. Ἀριστείδης Ἀρκουδάρης. Ὁ Δήμαρχος
Σαλαμῖνος κ. Σπ. Σοφρᾶς. Ὁ Πρόεδρος τῆς Κοινό-

ΑΓΙΑ ΘΕΟΦΑΝΕΙΑ 2010



τητας Ροδοπόλεως κ. Χρ. Κλεφτάκης καί ἡ Πρό-
εδρος τῆς Κοινότητας Δεσφίνης κα Καπαφλῆ. Ὁ
ἐκπρόσωπος τοῦ Δημάρχου Πειραιῶς Ἀντιδήμαρ-
χος κ. Ἰωάννης Ὑδραῖος καί ὁ Ἀντιδήμαρχος Πει-
ραιῶς κ. Ἰωάννης Μπενέτος. Ὁ ἐκπρόσωπος τοῦ
Δημάρχου Δραπετσώνας κ. Θ. Μιχαλαριᾶς. Ὁ Νο-
μαρχιακός Σύμβουλος Πειραιῶς κ. Χρ. Ἀγγέλης. Ὁ
Πρόεδρος τῆς Νομ. Ἐπιτρ. Α΄ καί Β΄ Πειραιᾶ τοῦ
ΛΑΟΣ κ. Μιχάλης Τερζάκης. Ὁ ἐπικεφαλῆς τῆς
Μείζονος Ἀντιπολίτευσης τοῦ Δήμου Σαλαμῖνος κ.
Τζαβαρῆς. Ὁ ἐπικεφαλῆς τῆς Ἀντιπολίτευσης τοῦ
Δήμου Περάματος κ. Γ. Λαγουδάκος καί ὁ ἐπικε-
φαλῆς τῆς Ἀντιπολίτευσης τοῦ Δήμου Ρέντη κ. Δ.
Σταματάτος. Ὁ Πρόεδρος τοῦ Ἐπαγγελματικοῦ
Ἐπιμελητηρίου κ. Γ. Μπενέτος. Οἱ πρώην Βουλευ-
τές κ. Π. Μελᾶς καί κ. Ἠλ. Βουγιουκλάκης. Ὁ Νο-
μαρχιακός Σύμβουλος Δυτικῆς Ἀττικῆς κ. Ἰορδ. Κα-
μενίδης. Ὁ ἐκπρόσωπος τῆς ΠΟΕΔΗΝ κ. Μ. Μα-
στοράκης, ἐκπρόσωποι πολιτιστικῶν φορέων καί
συλλόγων. Ὁ Πρόεδρος τῆς Ὁμοσπονδίας Κερκυ-
ραίων κ. Δ. Μουζακίτης. Ἐπίσης οἱ ἐκδότες καί δη-
μοσιογράφοι τῶν μέσων ἐνημέρωσης τοῦ Πειραιᾶ
κ.κ. Μ. Χάνδακας καί Χ. Ἀρζόγλου.

Μετά τό πέρας τῆς τελετῆς καταδύσεως τοῦ Τι-
μίου Σταυροῦ ξανασχηματίσθηκε μέ εὐταξία καί
πάλι λιτανευτική πομπή γιά τήν ἐπιστροφή στόν
Ἱερό Ναό Ἁγίου Φιλίππου.

•••

Μήνυμα τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου
Ἀθηνῶν κ.κ. Χρυσοστόμου Β΄ ἀναγνωσθέν κατά
τήν τελετή τῆς καταδύσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ
στόν Κεντρικό Λιμένα Πειραιῶς:

Ἑορτή οὐρανοῦ καί γῆς. Ἡ παρουσία τοῦ Θεοῦ Λό�
γου εἰς τόν κόσµον ὡς Θεανθρώπου, ἥνωσε τά δύο, γῆν
καί οὐρανόν διά τήν σωτηρίαν τοῦ ἀνθρωπίνου γένους.

Εἶναι ἡ ἑορτή τῶν Φώτων, ὅπως τήν ἀποκαλεῖ ὁ
κόσµος.

Εἶναι τό χαρακτηριστικόν φῶς «τό φωτίζον καί
ἁγιάζον πάντα ἄνθρωπον ἐρχόµενον εἰς τόν κόσµον»,
διότι φῶς αὐτολαµπές εἶναι ἡ Θεότης καθώς ὁ Κύριος
διαγορεύει: «Ἐγώ εἰµί τό φῶς τοῦ κόσµου, ὁ ἀκο	
λουθῶν ἐµοί, οὐ µή περιπατήση ἐν τῇ σκοτίᾳ, ἀλλ’ ἕξη
τό φῶς τῆς ζωῆς» (Ἰωαν. 8,12).

Τό αὐτό καί ὁ ∆αβίδ προαναγγέλλει λέγων: «Προ	
σέλθετε πρός Αὐτόν καί φωτίσθητε καί τά πρόσωπα
ἡµῶν οὐ µή καταισχυνθῇ».

Φῶς ἄδυτον ὁ Θεός καί πηγή τοῦ φωτός.
Κατά τήν σήµερον τό ὑπερφυές µυστήριον τῆς

Τρισυποστάτου Θεότητος γίνεται ἀντιληπτόν αἰ�
σθητῶς διά τῆς ἐπιφανείας τῶν τριῶν προσώπων ἐν
τῷ Ἰορδάνῃ, Πατρός, Υἱοῦ καί Ἁγίου Πνεύµατος, τοῦ
ἑνός Θεοῦ.

Ἡ φωνή τοῦ Θεοῦ Πατρός µαρτυρεῖ τήν Υἱότητα
τοῦ βαπτιζοµένου Θεοῦ Λόγου καί τό Ἅγιον Πνεῦµα ἐν
εἴδει περιστερᾶς ὑπερίπταται τοῦ Θεανθρώπου Ἰησοῦ
Χριστοῦ, εἰς βεβαίωσιν τῆς πατρικῆς λαλιᾶς καί µαρ�
τυρίαν τῆς Τριφεγγοῦς Ἀνάρχου Θεότητος.

Ἐφωτίσθηµεν πλήρως ἐκ τῆς θεοφανοῦς καί ὑπερ�
φώτου ἑορτῆς τῶν Θεοφανείων περί Θεοῦ, περί τῆς
ἀληθοῦς πίστεως, περί τῆς προελεύσεως τοῦ ἀνθρω�
πίνου γένους καί τοῦ προορισµοῦ του ὡς θεHκοῦ δηµι�
ουργήµατος. Χάριν δέ τῆς ἡµετέρας σωτηρίας ὁ Πλά�
στης καί Θεός ἡµῶν περιεβλήθη τήν ἀνθρωπίνην σάρ�
κα καί ἐβαπτίσθη ἐν τῷ Ἰορδάνῃ ὁ ἀναµάρτητος, ὡς
εἷς ἐκ τῶν πολλῶν βαπτιζοµένων ὑπό τοῦ Ἰωάννου,
τύπος γενόµενος τοῦ ἡµετέρου βαπτίσµατος πρός πα�
λιγγενεσίαν καί ΘεHκήν υἱοθεσίαν.

Ἐπίκεντρον ὅλων τούτων τυγχάνει ἡ ὀρθόδοξος
πίστις, ὡς τό ἀπαύγασµα τοῦ θεHκοῦ φωτός πρός Θε�
ογνωσίαν. Ἐπί τό ἀναλυτικώτερον δέ ὁ ὀρθός προσα�
νατολισµός εἰς τά περί Θεότητος καί ἡ πνευµατική ἐν
Χριστῷ ζωή. ∆ηλαδή Ὀρθοδοξία καί ὀρθοπραξία, τά
ἀπαραίτητα πρός σωτηρίαν.

Αὐτήν τήν ἁγίαν πίστιν παρέλαβον θεόθεν οἱ θεῖοι
Ἀπόστολοι ἐκθέσαντες ὅρους καί κανόνας ὡς νόµους
τῆς Ἐκκλησίας Θεοσδότους. Ἐκ τῶν Ἁγίων δέ Ἀπο�
στόλων παρέλαβον διαδοχικῶς οἱ Θεοφόροι Πατέρες
τῆς Ἐκκλησίας, οἵτινες «τό µυστήριον τῆς Θεολογίας
τρανῶς παρέδωκαν τῇ Ἐκκλησίᾳ» κληροδοτήσαντες
εἰς τούς µεταγενεστέρους ἡµᾶς, ὡς πολύτιµον θη�
σαυρόν καί ἱεράν παρακαταθήκην, πρός φύλαξιν ἕως
ἑσχάτων.

Αὐτήν τήν πίστιν ὁµολογοῦµεν καί ἡµεῖς, τό µικρόν
ποίµνιον τοῦ Χριστοῦ, οἱ Γνήσιοι Ὀρθόδοξοι, οἱ ὁποῖοι

�



�

µετά πολλοῦ πρός αὐτήν σεβασµοῦ καί ἀγάπης, ὡς συ�
νεχισταί τῶν σεπτῶν παραδόσεων, ἀγωνιζόµεθα ὑπέρ
αὐτῆς ἐπί 86 ἔτη τόν καλόν ἀγῶνα τῆς πίστεως ὑπό
ἀπηνεῖς διωγµούς καί χλευασµούς.

∆ιακρατῶµεν δέ µέχρι θυσιῶν τόν πολύτιµον
τοῦτον µαργαρίτην ὑπήκοντες εἰς τόν θεορρήµονα
Παῦλον, λέγοντα: «....ἀλλά καί ἄν ἡµεῖς ἤ ἄγγελος ἐξ
οὐρανοῦ εὐαγγελίζηται ὑµῖν παρ’ ὅ εὐηγγελισάµεθα
ὑµῖν ἀνάθεµα ἔστω» (Γαλ. Α, 8).

Ὅσαι δέ ἀνθρώπιναι ἐπινοήσεις παρεισέφρυσαν
διαχρονικῶς εἰς τήν ὀρθόδοξον πίστιν τοῦ Χριστοῦ,
εἶναι κατασκευάσµατα διαβολικῆς διαστροφῆς τῆς
ἀληθείας, ὁδηγοῦσαι εἰς τό σκότος τῶν αἱρέσεων.

Ὅ,τι ἠγνόει µέχρι Χριστοῦ ἡ ἀνθρωπότης περί
Θεοῦ, τό ἐδιδάχθη ἐν τελειότητι κατά τήν σήµερον
καί ὀφείλει νά τό κρατῆ ἀκέραιον ὡς ὑψηλήν Ἀρχήν
καί ἀλήθειαν µέχρις ἐσχάτων. ∆ιότι:

◆ Εἷς Θεός ἐν τρισί προσώποις. Πατρός, Υἱοῦ καί
Ἁγίου Πνεύµατος.

◆ Μία φύσις καί Ἀρχή, ὁµοούσιος, ἀχώριστος, ὁµό�
τιµος, σύνθρονος, ἄτµητος, ἀσύγχυτος, προαιώνιος καί
µία πίστις κατά τόν Παῦλον καί πάλιν: «Εἷς Κύριος, µία
πίστις, ἕν Βάπτισµα» (Ἐφ. ∆΄ 5).

∆ιό καί ἐν µεγάλῃ τῇ φωνῇ ἀγαλλοµένη ἡ Ἐκκλησία
βοᾶ: «Εἴδοµεν τό φῶς τό ἀληθινόν, ἐλάβοµεν Πνεῦµα
ἐπουράνιον. Εὕρωµεν πίστιν ἀληθῆ ἀδιαίρετον Τριάδα
προσκυνοῦντες αὕτη γάρ ἡµᾶς ἔσωσεν».

Ἡ ὑλιστική ὅµως ἐποχή µας, βρύθουσα αἱρέσεων καί
ἀποστασίας ἀπό τῆς ἀληθείας προβάλλει ὡς ὑπόθεσιν
δῆθεν ἀγάπης τήν ἔνωσιν µετά τοῦ αἱρεσιάρχου πάπα,
προεξάρχοντος εἰς τοῦτο τοῦ προκαθηµένου τοῦ Φα�
ναρίου, ὅστις προκλητικῶς συλλειτουργεῖ καί συµπρο�
σεύχεται µετ’ αὐτοῦ καταπατῶν αἰωνοβίους παραδό�
σεις καί κανόνας, µέ συνεργούς καί ἄλλους ἐπιόρκους
Ἀρχιερεῖς, οἱ ὁποῖοι ἔδωσαν ὑπόσχεσιν κατά τήν χει�
ροτονίαν των ἐνώπιον Θεοῦ, ὅτι θά τηρήσουν ἀπαρα�
χαράκτως καί ἀναλλοιώτως τούς θείους καί ἱερούς κα�
νόνας τῆς Ἐκκλησίας, ἐνῶ ἀντιθέτως, ἀντιµάχονται τήν
ἀλήθειαν καί προωθοῦν τήν Ἐκκλησίαν εἰς τήν παναίρε�
σιν τοῦ Οἰκουµενισµοῦ�Συγκρητισµοῦ.

Εὐσεβεῖς φιλόχριστοι καί φιλέορτοι:
Μεθ’ ὅσης ἡµῖν δυνατότητος ἐξεθέσαµεν σήµερον

ἐν συντόµῳ τά ὑπερφυῆ γεγονότα τῆς ΘεHκῆς ἐπιφα�
νείας ἐν τῷ κόσµῳ. Τόν Βαπτισµόν τοῦ Σωτῆρος Χρι�
στοῦ εἰς ἀνάπλασιν κόσµου. Τάς µεγάλας εὐεργεσίας
καί δωρεάς τοῦ Θεοῦ καί ἐξαιρέτως τήν φανέρωσιν
τῆς Τριαδικῆς Θεότητος, ὡς θεµέλιον τῆς εἰς Χριστόν
πίστεως ὁλοκληρωθείσης κατά τήν Ἁγίαν Πεντηκο�
στήν καί τήν πατερικήν παράδοσιν, καθώς ὁµολογοῦ�

µεν, «εὕρωµεν πίστιν ἀληθῆ».
Πέραν δέ ὅλων αὐτῶν, τέλος ἔχει ἡ ἐν δόξῃ δευ�

τέρα ἐπί γῆς παρουσία τοῦ Χριστοῦ καί ἡ δικαία Κρίσις
Αὐτοῦ, ἡ ὁποία θά ἀποκαταστήση τήν τάξιν διά παν�
τός, ἐξαίρουσα τούς φοβουµένους τόν Θεόν εὐσε�
βεῖςεἰς τήν ἀτελεύτητον µακαριότητα καί τούς ἀµε�
τανοήτως ἀµαρτάνοντας καί ἀθετούντας τήν πίστιν,
εἰς αἰωνίαν καταδίκην.

Ἀλλ’ ὦ Θεέ Ὑπεράγαθε, Παντεπόπτα Κύριε τοῦ
ἐλέους, ὁ διά τήν ἄµετρόν Σου ἀγάπην πρός τό
πλᾶσµα Σου, γεγονώς ἄνθρωπος ταπεινός καί καταδε�
ξάµενος τόν ἐν Ἰορδάνῃ βαπτισµόν ὁ ἀναµάρτητος διά
τήν ἡµετέραν κάθαρσιν καί σωτηρίαν, δέχου ἀπείρους
εὐχαριστίας ἐκ τῶν εἰλικρινῶς ἀγαπώντων Σε καί στή�
ριξον τήν δοκιµαζοµένην ὀρθόδοξον πίστιν ἵνα
ἀκουσθῆ ἡ εὐφήµως ἡ ἰαχή:

«Ἐπεφάνης σήµερον τῇ οἰκουµένῃ καί τό φῶς Σου
Κύριε ἐσηµειώθη ἐφ’ ἡµᾶς ἐν ἐπιγνώσει ὑµνούντας Σε.
Ἦλθες ἐφάνης τό φῶς τό ἀπρόσιτον».

Ἔτη πολλά καί εὐλογηµένα παρά Κυρίου

† Ὁ Ἀθηνῶν Χρυσόστοµος

•••

Τά Θεοφάνεια ἑορτάσθηκαν μέ λαμπρότητα καί
σέ ἄλλες πόλεις, ὅπως στήν Θεσαλονίκη (προ-
εξάρχοντος τοῦ Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου
Θεσσαλονίκης καί Δημητριάδος κ. Μαξίμου), τήν
Κόρινθο (προεξάρχοντος τοῦ Σεβασμιωτάτου Μη-
τροπολίτου Ἀχαΐας καί πάσης Πελοποννήσου κ.
Καλλινίκου), τήν Χαλκίδα (προεξάρχοντος τοῦ Σε-
βασμιωτάτου Μητροπολίτου Εὐρίπου καί Εὐβοίας
κ. Ἰουστίνου), τήν Νέα Ὑόρκη (προεξάρχοντος τοῦ
Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Ἀμερικῆς κ. Παύ-
λου), Μεσορόπη, Σάμο καί ἀλλοῦ.

Ἅγια Θεοφάνεια, Μεσορόπη



Μακαριώτατε Ἀρχιεπίσκοπε τῆς Ἐκκλησίας τῶν
Γ.Ο.Χ. κ. Χρυσόστομε,

Ἅγιοι Ἀρχιερεῖς,
Τίμιον Πρεσβυτέρων,
Ἀγαπητοί ἐν Χριστῷ ἀδελφοί,

Ὁ ἀρχαῖος τραγικός συγγραφεύς Εὐριπίδης εἶχε
πεῖ «ὄλβιος ὅστις ἱστορίης ἔσχε μάθησιν». Εὐτυχής
εἶναι ὅποιος γνωρίζει τήν Ἱστορία. Καί γιά ἐμᾶς,
τούς ἀγωνιζομένους τόν καλόν ἀγώνα ὑπέρ τῆς
πατρώας εὐσεβείας, εἶναι ἀναγκαῖο νά ἀνατρέξου-
με στίς πηγές τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστορίας γιά νά
ἀντλήσουμε διδάγματα. Ἀξίζει νά δοῦμε πῶς «οἱ
προπάτορες ἡμῶν, οἱ κληροδοτήσαντες εἰς ἡμᾶς τήν
εὐσέβειαν» ἀντιμετώπισαν προβλήματα καί κα-
ταστάσεις παρόμοια μέ αὐτά πού ἀντιμετωπίζουμε
καί ἐμεῖς σήμερα. Ἀρκεῖ, βεβαίως, νά ἐξετάσουμε τά
θέματα αὐτά, μέσα στά εἰδικά ἱστορικά πλαίσια τῆς

ἐποχῆς τους. Διότι ἐκτός ἀπό ὁμοιότητες, ὑπάρχουν
καί πολλές διαφορές στά παραδείγματα πού ἐξε-
τάζουμε ἀπό ἐποχές τοῦ παρελθόντος. Οἱ διαφορές
αὐτές ἀφοροῦν, κυρίως, τίς ἰδιαίτερες ἱστορικο-κοι-
νωνικές συνθῆκες ἐντός τῶν ὁποίων διεδρα-
ματίσθησαν τά ἱστορικά αὐτά γεγονότα. Ἡ ἐποχή
τῆς Εἰκονομαχίας παρουσιάζει πολλές ὁμοιότητες
μέ τήν σημερινή ἐποχή, ὅσον ἀφορᾶ τά ἐκκλησια-
στικά πράγματα στόν γεωγραφικό μας χῶρο.

Οἱ ὁμοιότητες τῶν δύο περιόδων

Μέ τήν εἰκονομαχία ἐπεχειρήθη ἡ εἰσαγωγή στήν
Ἐκκλησία «ἐθῶν ἀλλοτρίων». Ἐπιρροές ἀπό τίς
ἀνεικονικές θρησκεῖες τῶν Ἑβραίων καί τῶν Μωα-
μεθανῶν ἐπέδρασαν σημαντικά στήν διαμόρφωση
τοῦ εἰκονομαχικοῦ φρονήματος. Γι' αὐτό καί οἱ εἰκο-

ΚΥΡΙΑΚΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
2010

ημαντική ἐπιτυχία εἶχε ἡ Συνοδική ἐκδήλωση τῆς
Κυριακῆς τῆς Ὀρθοδοξίας τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνη-
σίων Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν Ἑλλάδος. Ἡ πανηγυ-
ρική ἐκδήλωση ἔλαβε χώρα τήν Κυριακή τῆς Ὀρθο-
δοξίας, 8/21 Φεβρουαρίου στήν αἴθουσα τελετῶν

τοῦ Πολεμικοῦ Μουσείου Ἀθηνῶν, στίς 5.00μ.μ.. Τελετάρχης
ἦταν ὁ Πανοσιολογιώτατος Ἀρχιμανδρίτης π. Χριστόδουλος
Καραΐσκος.

Τό πρόγραμα ξεκίνησε μέ τήν ψαλμωδία καταλλήλων γιά
τήν περίσταση ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων ἀπό τήν βυζαντινή χο-
ρωδία ὑπό τήν διεύθυνση τοῦ Καθηγητοῦ τῆς βυζαντινῆς μου-
σικῆς κ. Ἀθανασίου Ἰωανίδη.

Στήν συνέχεια, ὁ Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος
ἔλαβε τόν λόγο ἐκφωνώντας τόν πανηγυρικό τῆς ἡμέρας μέ

θέμα: «Ὁ ἀγῶνας τῶν Ὀρθοδόξων ἐπί εἰκονομαχίας, πρότυπο τοῦ Ἱεροῦ ἡμῶν Ἀγῶνος».
Τό τρίτο μέρος τῆς ἐκδηλώσεως ἀπετέλεσε ἡ ψαλμωδία ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων ἀπό τήν ἴδια χορωδία, ἐνῷ

τό ἐπισφράγισμά της ἦταν ὁ σύντομος ἐπίλογος τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστό-
μου. Ἀκολουθεῖ τό πλῆρες κείμενο τῆς πανηγυρικῆς ὁμιλίας.

Ὁ ἀγῶνας τῶν Ὀρθοδόξων ἐπί εἰκονοµαχίας ὑπόδειγµα
τοῦ Ἱεροῦ ἡµῶν ἀγῶνος

Τοῦ Θεοφιλ. Ἐπισκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου



�

νομάχοι ἐκαλοῦντο Ἰουδαιόφρονες καί Σαρα-
κηνόφρονες.

Ὁ Χαλίφης Yazid εἶχε ἐκδόσει περί τό 720
διάταγμα κατά τῶν εἰκόνων.

Γι' αὐτό καί ὁ Λέων ὁ Ἴσαυρος ὅταν ἐξέδωσε
διάταγμα κατά τῶν Ἁγ. Εἰκόνων, κατ' οὐσίαν
ἀντέγραψε ξένα πρότυπα. Ἕνα ἐπιχείρημα τῶν εἰκο-
νομάχων ἦταν ὅτι, ἀποβάλλοντας τίς ἅγ. εἰκόνες, ἡ
χριστιανική ἐκκλησία θά γινόταν πιό ἑλκυστική
στούς Ἰουδαίους καί στούς Μωαμεθανούς.

Βέβαια, κανένα τέτοιο ἀποτέλεσμα δέν ὑπῆρξε.
Δέν κατεγράφη καμία μεταστροφή Ἑβραίων ἢ
Μωαμεθανῶν στόν Χριστιανισμό γιά τόν λόγο
αὐτό.

Ὅπως δέν ὑπῆρξε καί μέ τήν ἀλλαγή τοῦ ἑορτο-
λογίου πού ἔγινε, ὅπως λένε γιά νά συνεορτάζουμε
«μέ τάς ἀδελφάς ἐκκλησίας τῆς Δύσεως». Καί οἱ
οἰκουμενιστές διατύνονται - ὅπως καί οἱ εἰκο-
νομάχοι τότε - ὅτι υἱοθετοῦν τίς καινοτομίες γιά νά
προσελκύουν τούς ἑτεροδόξους στήν Ὀρθοδοξία.

Τότε οἱ Ὀρθόδοξοι ἀντέδρασαν γιά νά μή γίνουν
καί ἐκεῖνα «σαρασκηνόφρονες» νά μή σαρα-
κηνήσουν. Τώρα ὁ ἀγώνας γίνεται γιά νά μή γίνου-
με λατινόφρονες νά μή φραγκέψουμε.

Ἡ εἰκονομαχία προσπάθησε νά ἐπιβληθῆ διά τῆς
βίας καί ἐπεκράτησε ὡς θρησκεία τοῦ κράτους γιά
80 ἔτη περίπου.

Παρομοίως καί οἱ νεοημερολογητικός οἰκουμε-
νισμός. Εἶναι στήν πατρίδα μας κρατική θρησκεία
καί ἐπεβλήθη μέσων διωγμῶν τῶν Ὀρθοδόξων. Ἤδη
ἐπικρατεῖ ἐπί 86 ἔτη.

Ὅταν ἐπεβλήθη ἡ εἰκονομαχία καί συνῆλθε ἡ
εἰκονομαχική σύνοδος τῆς Ἱερείας, ὅλοι οἱ ἐπίσκο-
ποι τοῦ Βυζαντινοῦ κράτους τήν ἀπεδέχθησαν, εἴτε
διότι ἦταν ἐκ φρονήματος εἰκονομάχοι, εἴτε διότι
ὑπέκυψαν «διά τόν φόβον τοῦ Βασιλέως».

Τό ἴδιο καί κατά τόν 20 αἰῶνα, ὅταν ἐπεβλήθη ὁ
νεοημερολιτισμός στήν Ἑλλάδα ὅλοι οἱ Ἀρχιερεῖς -
ἀκόμη καί οἱ διαφωνοῦντες - τόν ἐδέχθησαν.

Μαζί μέ τήν εἰκονομαχία καθιερώθηκαν ἄλλες
μεταρρυθμίσεις: συντομεύθηκε ἡ θ. λειτουργία, κα-
ταργήθηκαν οἱ ἀγρυπνίες καί ἄλλες ἀκολουθίες,
νηστεῖες, ἑορτές κ.ἄ.

Παρόμοιες ἀποφάσεις ἔλαβαν καί οἱ οἰκουμε-
νιστές κατά τό λεγόμενο Πανορθόδοξο Συνέδριο
τοῦ 1923 μαζί μέ τήν ἀλλαγή τοῦ ἡμερολογίου.

Μία ἄλλη ὁμοιότητα πού διαπιστώσαμε κατά
τήν σύγκριση τῶν δύο ἐποχῶν εἶναι καί τό ὅτι ὅταν
ὁ γηραιός ἡγέτης τῶν Ὀρθοδόξων ὁ Πατριάρχης
Γερμανός καθηρέθη ἀθέσμως καί ἐξωρίσθη, τότε
ἀνεβιβάσθη στόν θρόνο ἀπό τόν Λέοντα Ἴσαυρο ὁ
ὑποτακτικός του Πατριάρχου Σύγκελλος Ἀνα-
στάσιος. Ἔτσι λοιπόν ὁ πρώην ὑποτακτικός τοῦ
ἡγέτη τῶν Ὀρθοδόξων ἔγινε Πατριάρχης καί
ἀρχηγός τῶν καινοτόμων! Ἐντυπωσιακή ὁμοιότης
τῆς περιπτώσεως τοῦ γηραιοῦ ἡγέτου τῶν Γνησίων
Ὀρθοδόξων, τοῦ Μακαριστοῦ πρ. Φλωρίνης Χρυ-
σοστόμου, ὁ ὁποῖος ὁμοίως καθηρέθη ἀθέσμως καί
ἐξωρίσθη τρεῖς φορές χάριν τῆς καλῆς ὁμολογίας, ὁ
δέ ὑποτακτικός του, ὁ Διάκονός του στήν
Μητρόπολη Πελαγονίας Ἀθηναγόρας, ἔγινε Πα-
τριάρχης, ἡγέτης τῶν καινοτόμων καί ἀξεπέραστη
προσωπικότητα στόν χῶρο τοῦ Οἰκουμενισμοῦ
(μέχρι τήν ἐμφάνιση τοῦ νῦν πατριάρχου).

Χρήσιμα διδάγματα

Ἀλλά, ἀρκετά περί τῆς ὁμοιότητας τῶν δύο πε-
ριόδων. Τί διδάγματα, ὅμως, μποροῦμε νά ἀντλή-
σουμε ἀπό τήν ἐποχή τῆς εἰκονομαχίας καί τά ὁποῖα
θά μποροῦσαν νά μᾶς φανοῦν χρήσιμα στόν Ἱερό
μας ἀγῶνα;

Πρῶτα ἀπ' ὅλα, ἄς δοῦμε ἐάν οἱ Ὀρθόδοξοι τῆς



8

ἐποχῆς τῆς εἰκονομαχίας ἀναγνώριζον τούς εἰκο-
νομάχους ὡς ἀρχιερεῖς πρό τῆς Ζ΄ Οἰκουμενικῆς
Συνόδου.

Ἀναφέρεται στό ἔργο «Λόγος ἀποδεικτικός περί
τῶν εἰκόνων» τό ἀποδιδόμενο στόν Ἅγιο Ἰωάννη
τόν Δαμασκηνό:

«Τώρα πές μου· ποιόν νά ἀκολουθήσουμε; Τόν
ἅγιο Βασίλειο τόν θαυματουργό ἤ τόν Παστιλᾶ πού
ὁδήγησε πολλές ψυχές στήν ἀπώλεια; Ποιόν νά
πιστέψουμε; τόν ἅγιο Ἰωάννη τόν Χρυσόστομο, πού
διδάσκει τό δρόμο τῆς μετάνοιας καί τῆς σωτηρίας,
ἤ τόν Τρικάκαβο, τό δάσκαλο τῆς ἀταξίας καί τῆς
ἀπώλειας; Ποιόν νά ἀκούσουμε; τόν Γρηγόριο πού
διέπρεψε στή θεολογία, ἤ τόν Κωνσταντῖνο τόν
ἀνίερο φατριάρχη, τήν καταστροφή ὁλόκληρου τοῦ
λαοῦ; Αὐτόν πού ἐξοστράκισε ἀπό τήν ἁγία τοῦ Χρι-
στοῦ Ἐκκλησία τήν ἁγία πίστη τῶν ἁγίων καί σεπτῶν
εἰκόνων, μαζί μέ τόν συνονόματό του, ὁ ὁποῖος πῆρε
ἀναξίως τά σκῆπτρα τῆς βασιλείας» (ΕΠΕ, τ.3, Θεσ-
σαλονίκη 1990, σελ. 405).

«Βλέπεις αὐτή τήν παρασυναγωγή, πού τήν
συγκρότησαν οἱ κλέφτες καί ὄχι οἱ ποιμένες, ἐναντίον
τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ;» (ἔ.ἀ., σελ. 407).

«Καί δέν ταιριάζει νά λέγεται σύνοδος, ἀλλά
συνέδριο ἰουδαϊκό. (...) Καί ἀφοῦ συγκάλεσαν οἱ
ἱερεῖς τῶν Ἰουδαίων τό συνέδριο, πῆραν ἔγκριση ἀπό
αὐτό ἐναντίον τοῦ Σωτῆρα νά τόν συλλάβουν καί νά
τόν σκοτώσουν. Καί ἀφοῦ τόν συνέλαβαν, τόν
σταύρωσαν καί ἀφοῦ ἀνάμιξαν ξίδι καί χολή, ἔβαλαν
σφουγγάρι στό καλάμι καί τό πρόσφεραν στό στόμα
του καί παίρνοντας λόγχη τρύπησαν τήν ἁγία του
πλευρά. Ἔτσι, οἱ ἄλλοτε υἱοί ἔγιναν ξένοι πρός τήν
εὐγένεια τῶν πατριαρχῶν καί πατέρων τους» (ἔ.ἀ.,
σελ. 409).

«Καί συγκαλώντας συνέδριο οἱ ἱερεῖς τῶν Χρι-
στιανῶν, μαζί μέ τούς βασιλεῖς, πού εἶχαν ἁρπάξει
ἀναξίως τή βασιλεία καί εἶχαν εἰσπηδήσει στά
προαύλιά της τυραννικά, ἔβγαλαν ἀπόφαση ἀπό
τούς πονηρούς συλλογισμούς καί οἱ ἴδιοι σχεδίασαν
δόλια καί ἀπερίσκεπτα ἐνάντια στήν εἰκόνα τοῦ
Κυρίου μας Ἰησοῦ Χριστοῦ, καί τήν καταδίκασαν νά
καταπατηθεῖ ἀπό τά παράνομα πόδια τους, ἀντί τῆς
σαρκικῆς σταύρωσης πού διέπραξαν οἱ Ἰουδαῖοι. Καί
ὅπως οἱ ἄνομοι ἀνάμιξαν ξίδι καί χολή καί τό ἔφεραν
στό στόμα τοῦ Χριστοῦ, ἔτσι καί αὐτοί ἀνακάτεψαν
νερό καί ἀσβέστη, καί βάζοντας σφουγγάρι σέ ξύλο
τό ἔφεραν στήν ὅμοια μέ σάρκα μορφή τῆς τίμιας
εἰκόνας καί τήν ἐπέχρισαν. Καί ἀντί τῆς λόγχης πού

τρύπησε τήν ζωοδότρα πλευρά τοῦ Χριστοῦ, παίρ-
νοντας ἀμφίστομο σπαθί, τήν κατέσκαψαν, τήν
ἀπόξεσαν καί τήν ἐξαφάνισαν ἀπό τήν ἐκκλησία,
καί ὁλοκλήρωσαν καί αὐτοί τό ἔργο τῶν Ἰουδαίων
καί παρέδωσαν τόν ἑαυτό τους στό διάβολο. Τί συμ-
φορά! τί τρέλλα! τί ἐξαπάτηση τῶν Χριστιανῶν!
Ἀκόμα καί οἱ βασιλεῖς καί οἱ ἀρχιερεῖς πού θεω-
ροῦνταν Χριστιανοί, ἀποξένωσαν τούς ἑαυτούς τους
ἀπό τήν ἄψογη πίστη, καί ἔρριξαν οἱ ἴδιοι τούς ἑαυ-
τούς τους στό βάραθρο τῶν Ἰουδαίων, μέσα σέ βραχύ
χρονικό διάστημα. Ἀλίμονο σέ σένα, διάβολε, ξένε
τοῦ Θεοῦ, πού ἀνέμιξες τούς Χριστιανούς μέ τούς
Ἰουδαίους» (ἔ.ἀ., σελ. 411).

Ὁ πατριάρχης τῶν εἰκονομάχων ἀποκαλεῖται
«ἀνίερος φατριάρχης», ἡ εἰκονομαχική Σύνοδος τῆς
Ἱερείας «ἐβδελυγμένη παρά Θεοῦ καί τῶν Ἁγίων
αὐτοῦ», «θεομίσητος», «παρασυναγωγή» καί «Ἰου-
δαϊκόν Συνέδριον». Οἱ εἰκονομάχοι ἀρχιερεῖς κα-
λοῦνται «ἅρπαγες καί οὐχί ποιμένες» καί παρο-
μοιάζονται μέ τούς σταυρωτάς τοῦ Χριστοῦ.

Ἂς δοῦμε τώρα τί γράφει ὁ Ὅσιος Θεοφάνης ὁ
Ὁμολογητής στήν χρονογραφία του. Περιγράφον-
τας τήν παραίτηση τοῦ μετανοημένου Εἰκονομάχου



9

Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Παύλου ἀναφέ-
ρει τά λόγια μέ τά ὁποῖα αἰτιολόγησε τήν ἀπόφασή
του στήν Βασίλισσα Θεοδώρα: «Μήπως δέν θά
ἔπρεπε νά ἔχω ἀνέλθει καθόλου στόν ἱερατικό θρόνο,
ἐφόσον ἡ Ἐκκλησία τοῦ Θεοῦ ὑφίστατο διώξεις, δια-
χωρισμένη καθώς ἦταν ἀπό τούς ἄλλους Καθολι-
κούς (Ὀρθόδοξους) θρόνους καί ὑποκείμενη σέ ἀνα-
θεματισμό». (Θεοφάνους Ὁμολογητοῦ, «Χρονο-
γραφία», Μεταφρ. Ἀρχιμ. Ἀνανία Κουστένη, τ. Γ΄,
ἐκδ. Ἀρμός, Ἀθῆναι 2007, σελ. 1245).

Ὁ ἴδιος ὑποδεικνύει τόν ἀσηκρῆτι (βασιλικό
γραμματέα) Ταράσιο ὡς τόν καταλληλότερο γιά
διάδοχό του. Ὁ Ταράσιος, ὅμως, κοσμικός ὤν καί

αὐτοκρατορικός ἀξιωματοῦχος, δέν ἤθελε νά γίνει
Πατριάρχης, ἀφ’ ἑνός μέν φοβούμενος τό βάρος
τῆς ἀρχιερωσύνης ἀλλά καί διότι θεωροῦσε τήν
Ἐκκλησία τῆς Κωνσταντινουπόλεως βαρυνομένη
μέ ἀνάθεμα, λόγω τῆς εἰκονομαχικῆς αἱρέσεως.
Εἶπε: «Βλέπω ἐπίσης ὅτι ἐμεῖς κατά καιρούς μιλᾶμε
μ' ἕνα συγκεκριμένο τρόπο, ἐνῶ οἱ ὁμόπιστοί μας, οἱ
Χριστιανοί τῆς Ἀνατολῆς, μιλοῦν διαφορετικά καί οἱ
Δυτικοί συμφωνοῦν μαζί τους, ἐνῶ ἐμεῖς ἔχουμε ἀπο-
ξενωθεῖ ἀπό ὅλους αὐτούς καί ἀναθεματιζόμαστε
καθημερινά ἀπ' αὐτούς. Τό ἀνάθεμα εἶναι τρομερό
πράγμα. Ὁδηγεῖ κάποιον μακριά ἀπό τό Θεό, τόν
ὠθεῖ μακριά ἀπό τή βασιλεία τῶν οὐρανῶν πρός τό
ἐξώτερο σκότος. (...) Καί ἄν οἱ βασιλεῖς μας, οἱ
προστάτες τῆς Ὀρθοδοξίας, καταδεχθοῦν νά ἐγ-
κρίνουν τό αἴτημά μου, τότε κι ἐγώ δέχομαι νά ἐκ-
πληρώσω τήν ἐντολή τους καί δέχομαι τήν ἐκλογή

σας. Ἄν ὅμως ὄχι, μοῦ εἶναι ἀδύνατον νά τό κάνω, γιά
νά μήν ὑποβληθῶ σέ ἀνάθεμα καί καταδικαστῶ τήν
ἡμέρα τοῦ Κυρίου μας καί Κριτοῦ τῆς δικαιοσύνης,
ὅταν οὔτε βασιλιάς, οὔτε ἱερέας οὔτε ἄρχοντες οὔτε
πλῆθος ἀνθρώπων θά εἶναι σέ θέση νά μέ ἀπαλ-
λάξουν» (ἔ.ἀ., σελ. 1249, 1251, 1253).

Ὥστε λοιπόν ἡ εἰκονομαχική Ἐκκλησία τῆς Κων-
σταντινουπόλεως ἦταν ἀναθεματισμένη καί ἀπο-
κεκομένη ἀπό τόν κορμό τῆς Ἐκκλησίας ἤδη καί
πρό τῆς Ζ΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου.

Ἀκόμη ἂς δοῦμε, πῶς οἱ Ὀρθόδοξοι θεωροῦν
τούς εἰκονομάχους, ὡς ἐντός Ἐκκλησίας ἤ ἐκτός
Αὐτῆς;

Στά Πρακτικά τῆς Ζ΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου
γράφει περί τῶν μετανοημένων εἰκονομάχων ἀρχιε-
ρέων:

α) «Βασίλειος ὁ ἐπίσκοπος Ἀγκύρας εἶπεν· ὅσον ἦν
εἰς δύναμίν μου, δεσπόται, ἐξήτασα τήν ὑπόθεσιν,
καί πᾶσαν πληροφορίαν δεξάμενος, προσῆλθον τῇ
καθολικῇ ἐκκλησία ὁ ἔσχατος ὑμῶν δοῦλος. Ταρά-
σιος ὁ ἁγιώτατος πατριάρχης εἶπεν· δόξα τῷ Θεῷ τῷ
θέλοντι πάντας ἀνθρώπους σωθῆναι καί εἰς ἐπίγνω-
σιν άληθείας ἐλθεῖν». Καί στήν συνέχεια ὁ ἴδιος με-
τανοημένος Ἐπίσκοπος Ἀγκύρας στόν λίβελλό του
ἀναφέρει: «...καί ἐγώ Βασίλειος ὁ ἐπίσκοπος Ἀγκύρας
τῆς πόλεως, προαιρούμενος ἑνωθῆναι τῇ καθολικῇ
ἐκκλησία,... » (Πρακτικά Οἰκουμενικῶν Συνόδων,
τ.3, σελ. 229).

β) Καί ἀλλοῦ: «...προσήχθη Θεόδωρος ὁ εὐλαβέ-
στατος ἐπίσκοπος Μύρων τῆς Λυκίας καί εἶπε· κᾀγώ
ὁ ἁμαρτωλός καί ἀνάξιος πολλά ψηλαφήσας καί
ἐρευνήσας, καί τό κρεῖττον ἐπιλεξάμενος, δέομαι τοῦ
Θεοῦ καί τῆς ὑμετέρας ἁγιωσύνης, ἵνα μετά πάντων
κἀγώ ὁ ἁμαρτωλός ἑνωθῷ τῇ ἁγίᾳ καθολικῇ ἐκκλη-
σία. (...) Εὐθύμιος ὁ ὁσιώτατος ἐπίσκοπος Σάρδης
εἶπεν εὐλογητός ὁ Θεός ὁ ἑνώσας αὐτόν τῇ καθολικῇ
ἐκκλησία» (ἔ.ἀ., σελ. 230).

γ) «Καί προσήχθη Θεοδόσιος ὁ ἐπίσκοπος τοῦ
Ἀμορίου, καί εἶπε· (...) καί παρακαλῶ τήν ἁγίαν
ὑμῶν σύνοδον, ἵνα μετά πάντων τῶν Χριστιανῶν δέ-
ξησθαι κᾀμἐ τόν ἀνάξιον ὑμῶν δοῦλον. (...) δέξα-
σθαί με, ὡς ἐδέξατο ὁ Θεός τόν ἄσωτον, καί τήν πόρ-
νην, καί τόν ληστήν. Ζητήσατέ με, καθώς ἐζήτησεν ὁ
Χριστός τό ἀπολωλός πρόβατον, ὅ ἀνέλαβεν ἐπί τῶν
ὤμων» (ἔ.ἀ., σελ. 230-231).

Βλέπουμε λοιπόν ὅτι κατά τήν Ζ΄ Οἰκουμενική
Σύνοδο οἱ μετανοημένοι Εἰκονομάχοι Ἀρχιερεῖς θε-



1�

ωροῦν καί οἱ ἴδιοι ὅτι εἶναι ἀποκεκομένοι ἀπό τήν
Ἐκκλησία καί ἐντάσσονται σ’ Αὐτήν.

Ἂς δοῦμε ὅμως καί τίς ἐπιστολές τοῦ Ἁγίου Θε-
οδώρου τοῦ Στουδίτου, ἂν μποροῦμε νά ἀντλή-
σουμε ἀπό αὐτές χρήσιμα διδάγματα για τον ἱερό
μας ἀγῶνα. Γράφει (πρός Θεόδωρον Μονάζοντα):
«ἐν κεφαλαίῳ δἐ εἰπεῖν, τόν ἢ ὑπογραφῇ ἢ κοινωνίᾳ
αἱρετικῇ ἁλόντα ἱερέα ἢ ἁπλῶς διάκονον εἴργεσθαι
παντάπασιν τῆς ἱερουργίας, ἀλλά γάρ καί τῆς κοι-
νωνίας, μετά δἐ τήν τῆς ἐπιτιμίας περαίωσιν τῶν μἐν
ἁγιασμάτων μετέχειν, τῆς δἐ λειτουργίας οὐδαμῶς,
ἕως ἁγίας συνόδου, εὐλογεῖν δἐ ἢ καί εὔχεσθαι ὡς
κοινόν μοναχόν, οὐχ ὡς ἱερωμένον, ἀλλά καί τοῦτο
μετά συμπλήρωσιν ἐπιτιμητικήν» (Θεοδώρου Στου-
δίτου, «Ἄπαντα», σειρά «Φιλοκαλία», τ. 18Γ ἐκδ.
ΕΠΕ, Θεσσαλονίκη 1999, σελ. 270 ).

Γράφει ἀκόμη σέ μία ἄλλη ἐπιστολή του (πρός
Εἰρήνην Ἡγουμένην): «ἐπί δἐ τῇ τοῦ πρεσβυτέρου
ὑποθέσει μετατακτέον τόν λόγον. οὔ τί που ἡμεῖς, ὦ
ἀμμάς, νῦν μἐν τοῦτο λέγομεν, αὔριον δἐ ἕτερον,
ἀλλ' ὁ αὐτός λόγος ἡμῖν ἐστιν ἀεί· τί τοῦτο; τόν
ἁλόντα πρεσβύτερον τῇ κοινωνίᾳ τῶν αἱρετικῶν, εἴ
γε μάλιστα καί ὑπογραφῇ, μή ἐξεῖναι ἱερουργεῖν ἕως
καιροῦ ὀρθοδόξου συνόδου, ἐφ' ᾗ τά τοιαῦτα καί θε-
ωρηθήσεται καί διακριθήσεται, ἢ μόνον τό κατά πε-
ρίστασιν βαπτίζειν, ἐκκομίζειν νεκρόν, διδεῖν σχῆμα
μοναχῷ, ἁγιάζειν τῶν Θεοφανίων τό ὕδωρ, εὐαγ-
γελίζεσθαι κατ' ὄρθρον καί μεταδιδόναι τῶν ἁγια-
σμάτων, ἤδη θεουργηθέντων ὑπό σεσωσμένου πρε-
σβυτέρου. καί ταῦτα, ὡς εἶπον, ἐξ ἀνάγκης, ἐπεί, εὑ-
ρισκομένου τοῦ μή ἐμπαρέντος τῇ κοινωνίᾳ ἱερέως,
οὐδἐ τά προειρημένα πράσσειν ἐξόν» (ἔ.ἀ. σελ. 450,
452).

Καί στήν ἐρώτηση πῶς πρέπει νά ἀντιμετωπί-
ζονται αὐτοί πού ἦλθαν σέ κοινωνία μέ τήν αἵρεση,
ὁ ὅσιος Θεόδωρος ἀπαντᾶ: «...εἰ μἐν πρεσβύτερος ἢ
διάκονος, εἰργέσθω τῆς ἱερουργίας ἕως συνόδου
ὀρθοδοξίας, μετά δἐ ἐπιτιμίαν τήν προσήκουσαν με-
τεχέτω τῶν ὀρθοδόξων ἁγιασμάτων, ἡ δἐ δύναμις
τῆς ἐπιτιμίας ἀμεθεξία ἐστί τῶν ἁγιασμάτων καθ'
ὃν καιρόν ἢ καιρούς ὁ ἐπιτιμῶν οἰκονομοίη» (ἔ.ἀ.
σελ. 504).

Δηλαδή, φαίνεται καθαρότατα ὅτι –κατά τόν
Ἁγιο Θεόδωρο τόν Στουδίτη– τό ἐπιτίμιο γιά τήν
πτώση τοῦ κληρικοῦ στό σφᾶλμα τῆς κοινωνίας μἐ
τήν αἵρεση ἐφαρμόζεται ἀμέσως. Ἡ Σύνοδος δέν
χρειάζεται νά συνέλθει γιά τήν ἐπιβολή τοῦ ἐπιτι-
μίου, ἀλλά γιά νά ἀποφανθεῖ γιά τήν λύση του.

Ὅμως καί κάτι ἄλλο πολύ χρήσιμο συναντοῦμε
στίς ἐπιστολές τοῦ Ὁσίου Θεοδώρου. Πολύς λόγος
γίνεται ἀπό κύκλους νεοημερολογιτῶν γιά τίς
ἀρχιερατικές χειροτονίας τῆς Ἐκκλησίας μας ἀπό
τούς Ρώσους τῆς Διασπορᾶς. Ὅτι εἶναι ὑπερόριες
καί ἄρα ἀντικανονικές καί ἄδεκτες. Παρόμοιο πρό-
βλημα ὑπῆρχε καί κατά τόν καιρό τῆς εἰκονομαχίας.
Πολλοί πού ήθελαν νά χειροτονηθοῦν ἀπό ὀρθο-
δόξους Ἀρχιερεῖς, ἔφευγαν ἔξω ἀπό τά ὅρια τῆς
Αὐτοκρατορίας πρός τήν Ὀρθόδοξη, τότε, Ρώμη
καί Νεάπολη καί Λογγοβαρδία. Ἐτέθη τότε τό θέμα
ἄν ἔπρεπε νά γίνουν δέκτές αὐτές οἱ ὑπερόριες χει-
ροτονίες. Γι’ αὐτό, στήν ἐπιστολή του πρός Μεθό-
διον Μονάζοντα ὁ Ἁγιος ἀναφέρει: «Ἐρώτησις. πε-
ρί τῶν χειροτονηθέντων πρεσβυτέρων ἐν Ῥώμῃ, ἐν
Νεαπόλει καί ἐν Λαγγιβαρδίᾳ ἀκηρύκτων καί ἀπο-
λελυμένων, εἰ χρή τούς τοιούτους δέχεσθαι καί κοι-
νωνεῖν αὐτοῖς καί συνεσθίειν καί συνεύχεσθαι.
Ἀπόκρισις. ἐν καιρῷ αἱρέσεως οὐ κατά τά ἐν εἰρήνῃ
τυπωθέντα πάντως ἀπαραλείπτως γίνεται διά τήν
ἀναγκάζουσαν χρείαν, ὅπερ φαίνεται πεποιηκώς ὅ τε
μακαριώτατος Ἀθανάσιος καί ὁ ἁγιώτατος Εὐσέβιος,
ὑπερορίους χειροτονίας ἀμφότεροι ποιησάμενοι. Καί
νῦν δἐ τό αὐτό ὁρᾶται πραττόμενον ἐν τῇ παρούσῃ
αἱρέσει. Ὥστε οἱ ὑποδηλωθέντες, εἰ οὐ προδήλως εἰσί
κατεγνωσμένοι, οὐδαμῶς ἐκ τοῦ οὕτως χειροτονη-
θῆναι ἀποτροπιαῖοι, ἀλλά προσδεκτέοι κατά τέσσα-
ρας προτάσεις» (ἔ.ἀ. σελ. 486).

Εἶναι σαφέστατος ὁ Ἁγιος: κατά τόν καιρό τῆς
αἱρέσεως τά πράγματα δέν γίνονται ὅπως στόν και-
ρό τῆς εἰρήνης. Καί στήν περίπτωση αὐτή, λοιπόν,
οἱ ὑπερόριες χειροτονίες γίνονται δεκτές.



11

Πατριαρχική Ἐγκύκλιος

Τίς ἡμέρες αὐτές κυκλοφόρησε ἀπό τό Πα-
τριαρχ. Κωνσταντινουπόλεως μιά ἐγκύκλιος ἐπί τή
Κυριακή τῆς Ὀρθοδοξίας. Στήν ἐγκύκλιο αὐτή ὁ
Πατριάρχης κ. Βαρθολομαῖος ὑπεραμύνεται τῶν
οἰκουμενιστικῶν του ἀνοιγμάτων, κατά τρόπον
ἀπροκάλυπτο.

Λέγει: «Ἡ Ὀρθοδοξία δέν εἶναι μουσιακός θη-
σαυρός διά νά συντηρῆται, ἀλλά πνοή ζωῆς διά νά
μεταδίδεται καί ζωογονῆ τούς ἀνθρώπους».

Ἅπαντοῦμε: ἡ παραδοθεῖσα πίστις εἶναι ἀμε-
τάβλητη. Εἶναι ἡ ἄνωθεν ἀποκεκαλυμένη ἀλήθεια
καί εἶναι ἀπό μόνη της ἀμετάβλητη. Δέν χρειάζεται
κανενός εἴδους συντήρηση. Ζῶσα πνοή εἶναι ἡ
χάρις τοῦ Ἁγ. Πνεύματος ἡ ὁποία μεταμορφώνει
τούς ἀνθρώπους. Ἡ μέθοδος, ὁ τρόπος τῆς μετα-
μορφώσεως αὐτῆς εἶναι σταθερός καί ἀμετάβλητος
καί εἶναι ἡ Ὀρθοδοξία. Οἱ μεταμορφώσεις τῶν
ἀνθρώπων πού ἐγκολπώνονται τήν Ὀρθοδοξία
εἶναι μία διαδικασία συνεχής καί ἐπαναλαμβα-
νόμενη.

Ἀναφέρει ἀκόμη: «Ἡ Ὀρθοδοξία εἶναι πάντοτε
ἐπίκαιρος, ἀρκεῖ νά τήν προβάλλουμε μέ ταπεινο-
φροσύνην καί νά τήν ἑρμηνεύουμε λαμβάνοντες ὑπ'
ὄψιν τάς ἀναζητήσεις καί τάς ὑπαρξιακάς ἀνάγκας
τοῦ Ἀνθρώπου εἰς κάθε ἐποχήν καί πολιτισμικόν
περίγυρον».

Ἡ ἀλήθεια ὅμως εἶναι ὅτι οἱ οἰκουμενισταί δέν
«προβάλλουν μέ ταπεινοφροσύνην» τήν Ὀρθοδοξία
ἀλλά τήν μεταβάλλουν καί τήν προσαρμόζουν στά
ἀνθρώπινα μέτρα.

Ἡ ὀρθοδοξία ὅμως δέν προσαρμόζεται στά
μέτρα τῶν ἀνθρώπων. Εἶναι -ὅπως προείπαμε- ἀξία
σταθερή. Οἱ ἄνθρωποι πρέπει νά τήν ἀποδεχθοῦν
καί νά προσαρμοσθοῦν στά δικά της μέτρα.

Ἀναφέρει ἀκόμη: Ἡ Ὀρθόδοξος Ἐκκλησία δέν
φοβεῖται τόν διάλογον, διότι καί ἡ ἀλήθεια δέν τόν
φοβεῖται. Ἀντιθέτως, ἐάν ἡ Ὀρθοδοξία κλεισθῆ εἰς
τόν ἑαυτόν της καί δέν διαλέγεται μέ τούς ἐκτός
αὐτῆς, ὄχι μόνον θά ἀποτύχη εἰς τήν ἀποστολήν
της, ἀλλά καί θά μετατραπή ἀπό «καθολική» καί
«κατά τήν οἰκουμένην» Ἐκκλησία πού εἶναι, εἰς μίαν
ἐσωστρεφή καί αὐτάρεσκον ὁμάδα, εἰς ἕνα «γκέττο»
εἰς τό περιθώριον τῆς ἱστορίας».

Ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ εἶναι Καθολική διότι
ἀπευθύνεται σέ ὅλους τούς ἀνθρώπους τῆς οἰ-
κουμένης. Φυσικά δέν φοβεῖται τόν διάλογο, ἀλλά
διαλέγεται γιά νά πείσει τούς ἐκτός ἐκκλησίας νά

δεχθοῦν τήν ἀλήθεια τῆς πίστεως καί ὄχι γιά νά
αὐτομεταβληθεῖ. Αὐτό πού κάνουν οἱ οἰκουμενι-
σταί δέν εἶναι διάλογος ἀλλά ὑποχωρήσεις. Ὁ Ἀπ.
Παῦλος δέν λέγει ὄχι στόν διάλογο, ἀλλά «μετά
μίαν καί δευτέραν νουθεσίαν παραιτοῦ». Ὁ διάλο-
γος δέν μπορεῖ νά εἶναι αἰώνιος, ἐάν οἱ ἀλλοτριο-
φρονοῦντες δέν πείθονται.

Διά τόν λόγον αὐτόν καί οἱ μεγάλοι Πατέρες
τῆς Ἐκκλησίας μας οὐδέποτε ἐφοβήθησαν τόν
διάλογον μέ τόν πνευματικόν περίγυρον τῆς ἐποχῆς
των, ἀκόμη καί μέ τούς εἰδωλολάτρας φιλοσόφους
τῶν χρόνων των, καί μέ τόν τρόπον αὐτόν ἐπηρέα-
σαν καί διαμόρφωσαν τόν πολιτισμόν τῆς ἐποχῆς
των καί μᾶς παρέδωσαν μίαν Ἐκκλησίαν ἀληθινά
οἰκουμενικήν.

«Οἰκουμενικήν» ἀλλ' ὄχι «οἰκουμενιστικήν» κ.
Πατριάρχα. Σεῖς μέ τούς ἐπί 80 ἔτη διαλόγους τί κα-
τορθώσατε. Μήπως οἱ αἱρετικοί μέ τούς ὁποίους
διαλέγεσθε πλησίασαν τήν Ὀρθοδοξία; Ἀπεναντίας.
Ἔγιναν χειρότεροι ἀπό πρίν καί ἐκεῖνοι, ἀλλά καί
ἐσεῖς πού διαλέγεσθε ἄσκοπα μέ αὐτούς. Καί ἔπει-
τα σείς δέν ἀρκεῖσθε στούς διαλόγους, ἀλλά προ-



12

χωρεῖτε καί σέ συμπροσευχές καί συλλείτουργα μέ
τούς ἑτεροδόξους. Πότε οἱ Ἅγιοι Πατέρες ἔκαναν
τέτοια πράγματα. Τό ἀντίθετο. Τά ἀπαγόρευαν κα-
τηγορηματικῶς.

«Ὀφείλομεν», ἀναφέρει στήν συνέχεια, «πρῶτον
νά συνομιλήσωμεν οἱ χριστιανοί μεταξύ μας καί νά
λύσωμεν τάς διαφοράς μας, διά νά εἶναι ἀξιόπιστος
ἡ μαρτυρία μας πρός τόν ἔξω κόσμον τίς διαφορές
μας. Ὥστε πρόκειται νά «λύσουμε τίς διαφορές μας».

Τί διαφορές νά λύσουμε καί πῶς; Μήπως μέ
ἀμοιβαῖες ὑποχωρήσεις; Ἤ μήπως μέ τήν ἀδιαφορία
γιά τίς διαφορές; Μᾶλλον μέ τό δεύτερο. Θά πα-
ρακάμψουν τίς διαφορές ἀνεχόμενοι τίς διαφορές
ἀλλήλων καί προχωροῦντες σέ ἑνότητα. Κάτι
τέτοιο εἶχε προτείνει ὁ Αὐτοκράτωρ Μιχαήλ ὁ
Τραυλός (μετριοπαθής εἰκονομάχος). Διέταξε νά
λησμονηθοῦν καί οἱ εἰκονομαχικές καί οἱ ὀρθόδο-
ξες σύνοδοι τῆς τελευταίας περιόδου καί οἱ μέν νά
ἀνέχονται τούς δέ. Ζήτησε καί κοινή συνδιάλεξη
τῶν δύο μερίδων ἀλλά οἱ Ὀρθόδοξοι ἀρνήθηκαν
(Στεφανίδου Ἐκκλησιαστική Ἱστορία, σελ. 263).

Συνεχίζει ἡ Πατριαρχική ἐγκύκλιος: «Ἡ
προσπάθεια διά τήν ἑνότητα τῶν χριστιανῶν εἶναι
θέλημα καί ἐντολή τοῦ Κυρίου, ὁ Ὁποῖος πρό τοῦ
Πάθους Του προσηύχετο πρός τόν Πατέρα «ἵνα
πάντες (οἱ μαθηταί Του) ἕν ὧσιν, ἵνα ὁ κόσμος πι-
στεύση ὅτι σύ μέ ἀπέστειλας» (Ἰωάν. 17, 21). Δέν
εἶναι δυνατόν ὁ Κύριος νά ἀγωνιᾶ διά τήν ἑνότητα
τῶν χριστιανῶν καί ἡμεῖς νά μένωμεν ἀδιάφοροι.
Τοῦτο θά ἀποτελοῦσε ἐγκληματικήν προδοσίαν καί
παράβασιν τῆς ἐντολῆς Του».

Τό θέλημα τοῦ Θεοῦ καί ἡ προσευχή τῆς Ἐκ-
κλησίας εἶναι ὅλοι οἱ ἄνθρωποι νά ἑνωθοῦν μέ τόν
Χριστό. Ἑνωμένα μέ τόν Χριστό γίνονται ἕνα καί
μεταξύ τους. Ὄχι ἀτελείωτες συζητήσεις καί δια-
πραγματεύσεις γιά ἐπίπλαστες ἑνότητες. Παρά-
βαση τῆς ἐντολῆς τοῦ Χριστοῦ εἶναι ἀκριβῶς αὐτό
τό ὁποῖο πράττουν οἱ οἰκουμενιστές. Διότι ἡ ἑνότη-
τα πού προωθοῦν δέν ἔχει ὡς βάση τήν μονα-
δικότητα τῆς ἀληθείας τῆς Ὀρθοδοξίας, ἀλλά
ἀντιθέτως: τήν καταστρατηγεῖ.

Γράφει στήν συνέχεια: «Ἀκριβῶς δι' αὐτούς τούς
λόγους, τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον μέ τήν σύμφω-
νον γνώμην καί συμμετοχήν ὅλων τῶν κατά τόπους
Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν διεξάγει ἀπό πολλῶν δεκαε-
τιῶν πανορθοδόξους ἐπισήμους θεολογικούς διαλόγους
μετά τῶν μεγαλυτέρων χριστιανικῶν Ἐκκλησιῶν καί
Ὁμολογιῶν. Σκοπός αὐτῶν τῶν διαλόγων εἶναι νά συ-

ζητηθοῦν μέ πνεῦμα ἀγάπης ὅλα ὅσα χωρίζουν τούς
χριστιανούς τόσον εἰς τήν πίστιν των ὅσον καί εἰς τήν
ὀργάνωσιν καί ζωήν τῆς Ἐκκλησίας».

Τήν ἀπάντηση δίδει ὁ Ἀπ. Παῦλος: «Μετά μίαν
καί δευτέραν τοποθεσίαν παραστοῦ». Ἄρα δέν εἶναι
πρός καύχησή του ἡ ἐπίκληση τῶν πολλῶν δεκαε-
τιῶν πού συζητοῦν μέ τούς ἑτεροδόξους.

Τούς διαλόγους αὐτούς καί κάθε προσπάθεια
εἰρηνικῶν καί ἀδελφικῶν σχέσεων τῆς Ὀρθοδόξου
Ἐκκλησίας μέ τούς ἄλλους χριστιανούς πολεμοῦν
σήμερον, δυστυχῶς, καί μάλιστα μέ φανατισμόν
ἀπαράδεκτον διά τό Ὀρθοδόξον ἦθος, ὡρισμένοι
κύκλοι πού διεκδικοῦν διά τόν ἑαυτόν των ἀπο-
κλειστικῶς τόν τίτλον τοῦ ζηλωτοῦ καί ὑπερασπι-
στοῦ τῆς Ὀρθοδοξίας.

Δέν ἔχει σημασία τί λέγουμε ἐμεῖς. Τούς δια-
λόγους «αὐτούς πολεμοῦν οἱ Ἅγιοι Ἀπόστολοι Πα-
τέρες μένα ἀπό τούς Ἱ. Κανόνες καί τά συγγράμμα-
τα πού μᾶς ἄφησαν. Ἐμεῖς αὐτούς ἀκολουθοῦμε.

Διαδίδουν ψευδῶς ὅτι ἐπίκειται ἡ ἕνωσις μεταξύ
Ρωμαιοκαθολικῶν καί Ὀρθοδόξων, ἐνῶ γνωρίζουν
ὅτι αἱ διαφορά πού συζητοῦνται εἰς τόν θεολογικόν
διάλογον μεταξύ αὐτῶν, εἶναι ἀκόμη πολλαί, καί θά
ἀπαιτήση μακρόν χρόνον ἡ συζήτησίς των.

Μήπως, ἐν τέλει, δέν ἔχει ἀνάγκην τήν ἕνωσιν μέ
τούς Λατίνους ὁ κ. Πατριάρχης; Διότι ὅπως ἐξελίσ-
σεται ἡ κατάσταση ἀρχίζει νά ἐπικρατεῖ καί στήν
Ἀνατολή ἡ παπική νοοτροπία τῆς Δύσης. Τί νά τόν
κάνουμε -λοιπόν- τόν πάπα τῆς Ρώμης, ὅταν θά
ἔχουμε πάπα στή νέα Ρώμη; Θά ἔχετε ἀκούσει
ἀσφαλῶς τόν ὅρο «ὁ προκαθήμενος τῆς Ὀρθοδο-
ξίας» καί ὁ «Ἀρχηγός 250 ἑκατομ. Ὀρθοδόξων».
Ἀπό τότε ἡ Ὀρθόδοξος Ἐκκλησία ἀπέκτησε ἄλλο
ἀρχηγό ἀπό τόν Χριστό καί ἀπό τότε ὁ Ἐπίσκοπος
μίας πόλεως διεκδικεῖ τόν τίτλο τοῦ Ἐπισκόπου
ὅλων τῶν πιστῶν τῆς γῆς; Αὐτά ὁ πάπας τά ἰσχυ-
ρίζεται. Ἰδού - λοιπόν - ὁδεύουν σέ μία μελλοντική



1�

ἑνωμένη ἐκκλησιαστική κατάσταση μέ δύο πάπες.
Ἕναν στήν Δύση καί ἕναν στήν Ἀνατολή. Ἴσως νά
υἱοθετήσουν ὡς σύμβολο τόν δικέφαλο ἀετό ὅπου
ἡ μία κεφαλή θά φέρει παπική τιάρα καί ἡ ἄλλη πα-
τριαρχική μήτρα...

Κατηγοροῦν ὅσους διεξάγουν τούς διαλόγους
ὡς δῆθεν «αἱρετικούς» καί «προδότας» τῆς Ὀρθο-
δοξίας, ἁπλῶς καί μόνον διότι διαλέγονται μέ τούς
ἑτεροδόξους, προβάλλοντες εἰς αὐτούς τόν πλοῦ-
τον καί τήν ἀλήθειαν τῆς Ὀρθοδόξου πίστεώς μας.

Ὁ πλοῦτος τῆς Ὀρθοδοξίας δέν προβάλλεται μέ
συλλείτουργα καί συμπροσευχές μέ τούς ἑτε-
ροδόξους καί τούς ἀλλοθρήσκους. Οὔτε μέ ἑόρτια
πατριαρχικά μηνύματα στά ραμαζάνια καί τά
μπαϊράμια. Πότε οἱ ἅγιοι πατέρες ἔκαναν τέτοια
πράγματα;

Ὁμιλοῦν ἀπαξιωτικά διά κάθε προσπάθειαν συν-
διαλλαγῆς μεταξύ τῶν διηρημένων χριστιανῶν καί
ἀποκαταστάσεως τῆς ἑνότητός των ὡς δῆθεν «πα-
ναίρεσιν τοῦ οἰκουμενισμοῦ» χωρίς νά παρέχουν
καμμίαν ἀπόδειξιν ὅτι κατά τάς ἐπαφάς της μέ τούς
μή Ὀρθοδόξους ἤ Ὀρθόδοξος Ἐκκλησία ἐγκατέλει-
ψε ἤ ἀρνήθηκε τά δόγματα τῶν Οἰκουμενικῶν
Συνόδων καί τῶν πατέρων τῆς Ἐκκλησίας μας.

Ἕνα μικρό παράδειγμα μόνον: «Σέ συνεντεύξεις
τους ὁ κ. Ζηζιούλας παλιότερα καί ὁ καρδινάλιος κ.
Βάλτερ Γκάσπερ προσφάτως σέ Ἰταλικά ἔντυπα
ἀναφέρθηκαν στούς διαλόγους τους. Ἔχουν συμ-
φωνήσει ἤδη ὅτι ὁ πάπας ἔχει πρωτεῖα καί τά πρω-
τεῖα του δέν εἶναι μόνον «πρωτεῖα τιμῆς» ἀλλά καί
κάτι παραπάνω. Αὐτό τό «κάτι παραπάνω» ἀπέμε-
νε νά διευκρινήσουν. Δηλαδή, τό πῶς θά ἀσκῇ ὁ
(κάθε) πάπας τά πρωτεῖα ἐξουσίας του».

Καί καταλήγει τό μήνυμα μέ τήν αὐτάρεσκη ἀνα-
φορά τοῦ Πατρ. Κωνσταντινουπόλεως ὡς «Κέν-
τρου τῆς Ὀρθοδοξίας». Ἐάν ἦταν πράγματι ὀρθόδο-
ξο, θά ἦταν ἕνα κέντρο συντονισμοῦ. Τώρα ὅμως, τό

Φανάριον ἔπιχειρεί νά ἀσκή ἐξουσία. Ἐπεμβαίνει
αὐθαίρετα σέ ἄλλες Τοπικές Αὐτοκέφαλες
Ἐκκλησίες. Ἔχει ἔλθει σέ ρήξη μέ Ἱεροσόλυμα,
Μόσχα καί Ἀθήνα καί σέ κάποιες περιπτώσεις πε-
ρισσότερο ἀπό μία φορά. Κανένα φανάρι ὅμως δέν
εἶναι κέντρον ὀρθοδοξίας. Δέν ὑπάρχει γεωγρα-
φικό σημεῖο ἀπό τό ὁποῖο ἐξαρτᾶται ἡ Ὀρθοδοξία.
Ἡ Κπολη ὑπῆρξε πολλάκις στό παρελθόν -ὅπως
εἶναι καί τώρα- κέντρον κακοδοξίας. Ἐπί Νε-
στορίου, Μακεδονίου, τῶν αἱρεσιαρχῶν Ἀνα-
στασίου, Κωνσταντίνου, Θεοδώρου Κασιτερά,
Ἰωάννου Γραμματικοῦ τῶν εἰκονομάχων Πα-
τριαρχῶν καί ἄλλοτε πολλάκις τό Πατρ. Κωνσταν-
τινουπόλεως ὑπῆρξε ἑστία τῆς Κακοδοξίας.

Πραγματικό κέντρο τῆς Ὀρθοδοξίας εἶναι ἡ
ἀλήθεια δηλ. ὁ Χριστός καί χρέος ὅλων μας ὡς
Ὀρθοδόξων εἶναι νά μείνουμε ἑνωμένοι μέ τό
κέντρο αὐτό.

Ἐπίλογος

Σεβαστοί πατέρες καί ἀγαπητοί ἀδελφοί,
Κλείνοντας τήν παροῦσα πανηγυρική ὁμιλία

ἐπιτρέψατέ μου νά κάνω μία πνευματική ἀναγωγή.
Ὁ κάθε ἄνθρωπος εἶναι μία εἰκόνα Θεοῦ. Ἐπλάθη-
μεν κατ' εἰκόνα Θεοῦ. Τό «κατ' εἰκόνα» ἀναφέρεται
στό λογικόν καί αὐτεξούσιον τοῦ ἀνθρώπου. Αὐτή
ἡ εἰκόνα Θεοῦ, μετά τήν πτώση «ἠμαυρώθη». Χρέος
μας, λοιπόν, εἶναι νά ἀποκαθάρωμεν τήν εἰκόνα
Θεοῦ πού φέρει ὁ καθένας μας, μέ τά δάκρυα τῆς
μετανοίας. Ἄς τροφοδοτήσουμε τό «λογικόν» μέ
τήν Ὀρθόδοξη διδασκαλία καί τό «αὐτεξούσιον»
ἂς τό κατευθύνουμε στήν ἐθελούσια τήρηση τῶν
θείων ἐντολῶν.

Ἔτσι θά συντελεσθῆ μέ πνευματικό τρόπο ἡ
ἐντός ἡμῶν ἀναστήλωσις τῆς θείας εἰκόνος. Ἔτσι θά
ἑορτάσουμε πνευματικῶς τήν ἑορτή τῆς Ὀρθο-
δοξίας. Ἀμήν, γένοιτο.



1�

Ε
ἰς τάς ἀρχάς τοῦ τρέχοντος
ἔτους, σφοδρός σεισμός

ἔπληξε τήν μακρυνήν νησιωτι-
κήν χώραν τῆς Ἀΐτῆς. Κυβερνή-
σεις, ἀλλά και μεμονωμένοι
πολῖται ἀπό διάφορα κράτη
ἔσπευσαν νά συνδράμουν τήν
πληγεῖσαν νῆσον. Ἡμεῖς ὡς
Ἕλληνες, εἴχομεν ἕν ἐπιπλέον
λόγον διά βοηθήσωμεν τήν μι-
κράν ταύτην χώραν. Τοῦτο ἐπεξηγεῖ καί ἡ κάτωθι
ἀνακοίνωσις τῆς Ἱ. Συνόδου τῆς Ἐκκλησία Γ.Ο.Χ.
Ἑλλάδος, ἡ ὁποία ἐξεδόθη τήν 23-1/5-2 -2010:

ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΙΣ
Πρός ἅπαντα τόν κλῆρον καί τόν λαόν

τῆς καθ’ ἡμᾶς Ἐκκλησίας.
Ἀγαπητά τέκνα τῆς τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας,
Ἡ Ἱερά ἡµῶν Σύνοδος διά τῆς ἀπό 13/26�1�

2010 ἀποφάσεώς της προτρέπει ἅπαντα τά µέλη τῆς
Ἐκκλησίας µας εἰς τήν ὑλικήν συµπαράστασιν τῶν θυ�
µάτων τοῦ σεισµοῦ ὁ ὁποῖος ἔπληξεν προσφάτως τήν
µακρυνήν χώραν τῆς ἈHτῆς. Πιστεύοµεν ὅτι πολλοί
ἔχετε ἤδη πράξει τοῦτο ἀτοµικῶς. Εἶναι ἀναγκαῖον
ὅµως νά συνεισφέρωµεν τό κατά δύναµιν καί ὡς
Ἐκκλησία τῶν Γ.Ο.Χ..

Εἶναι ἠθική ἡµῶν ὑποχρέωσις, ὡς γνησίων Ἑλλήνων
ἐµφορουµένων ἀπό πατριωτικά αἰσθήµατα, ὅπως συν�
δράµωµεν τά θύµατα τῆς καταστροφῆς τῆς µικρᾶς ταύ�
της χώρας, διότι ὁ εὐγενής λαός αὐτῆς συµπαρεστάθη
εἰς τόν δίκαιον ἐθνικόν ἡµῶν ἀγῶνα τῆς ἀποτινάξεως
τοῦ τουρκικοῦ ζυγοῦ. Κατά τό ἔτος 1822 (ἕν ἔτος µε�
τά τήν Ἐπανάστασιν), ὁ τότε Πρόεδρος τῆς ἈHτῆς Ἰωάν�
νης�Πέτρος Βόγερ (Ζάν Πιέρ Μπογιέ) δι' ἐγγράφου του,
ἀνεγνώρισε τήν Ἐπανάστασιν τῶν Ἑλλήνων καί τόν δί�
καιον ἀγῶνα των. Τοιουτοτρόπως ἡ πτωχή ἈHτή ἐγένε�
το τό πρῶτον κράτος τοῦ κόσµου τό ὁποῖον ἀνεγνώρι�
σε τό νεοελληνικόν κράτος. Ἐν συνεχεία ἡ χώρα αὐτή
ἀπέστειλε φορτίον 25 τόνων καφέ πρός τούς Ἕλληνας
τῶν Παρισίων προκειµένου ἐκ τῶν ἐσόδων τῆς πωλή�
σεως τούτου νά ἀγοράσουν ὅπλα διά τήν ἐπανάστασιν.
Τό πλέον συγκινητικόν εἶναι ὅτι 100 ἈHτινοί ἐθελονταί,
ἀπέπλευσαν ἀπό τήν µακρυνήν ταύτην νῆσον τῆς Κα�
ραHβικῆς Θαλάσσης, ἐπιχειρήσαντες νά διαπλεύσουν τόν
Ἀτλαντικόν καί τήν Μεσόγειον διά νά πολεµήσουν πλη�
σίον τῶν Ἑλλήνων. Τό γεγονός ὅτι δέν κατόρθωσαν νά

φθάσουν, εἴτε διότι ἐναυάγησαν,
εἴτε διότι αἰχµαλωτίσθησαν ὑπό
πειρατῶν, δέν µειώνει τήν ἠθικήν
ἀξίαν τῆς πράξεώς των.

Ὅθεν, προτρέποµεν ὅλας τάς
ἐνορίας, νά διενεργήσουν δι�
σκοφορίαν ὑπέρ τῶν σεισµο�
παθῶν τῆς ἈHτῆς. Τό προHόν τῆς
δισκοφορίας θά σταλῇ διά τα�
χυδροµικῆς ἐπιταγῆς εἰς τά Γρα�

φεῖα τῆς Ἱερᾶς Συνόδου µερίµνῃ τῶν Ἐκκλησιαστικῶν
Ἐπιτροπῶν, τά δέ στοιχεῖα τῶν ἐνοριῶν καί τά χρη�
µατικά ποσά θά δηµοσιευθοῦν εἰς τήν «Φωνήν τῆς
Ὀρθοδοξίας». Παρακαλοῦµεν ὅπως προθύµως εὐαισθη�
τοποιηθῆτε πρός συµπαράστασιν εἰς τούς δεινοπα�
θοῦντας συνανθρώπους µας, ἀκόµη καί τοῦ ὑστερήµα�
τος ὑµῶν ὡς ἀνταποκρινόµενοι εἰς ἐθνικόν χρέος.

Ἔχοντες τήν ἐλπίδα διά τήν πρόθυµον ἀνταπόκρι�
σιν παντός τοῦ πληρώµατος τῆς Ἐκκλησίας µας, δια�
τελοῦµεν µετ' εὐχῶν ὅπως διαπλεύσωµεν τό πέλαγος
τῆς ἁγίας Τεσσαρακοστῆς ἐν εἰρήνῃ καί µετανοίᾳ.

Ὁ Γραµµατεύς τῆς Ἱερᾶς Συνόδου
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Ἐν συνεχείᾳ παραθέτομεν καί τήν εἰς τήν ἀνα-
κοίνωσιν ἀναφερομένην ἐπιστολήν τοῦ Προέδρου
τῆς Αΐτῆς , ὅπως ἐδημοσιεύθη εἰς σχετικόν ἄρθρον
τοῦ κ. Χρήστου Μιχαηλίδη εἰς τήν ἐφημερίδα «Ἐ-
λευθεροτυπία» τῆς 1/14-1-2010, ὑπό τῖτλον:

Τό χρέος τῆς Ἑλλάδας πρός τήν Ἀϊτή
Ἡ χώρα µας ἔκανε τό καθῆκον της καί ἀποστέλλει

βοήθεια πρός τήν ἈHτή, πού δοκιµάζεται ἀπό τόν κα�
ταστροφικό σεισµό. Ἡ µακρινή αὐτή χώρα τῆς ΚαραH�
βικῆς, ἀπό τίς φτωχότερες τοῦ κόσµου, ἔχει ἰδιαίτε�
ρη σηµασία γιά µᾶς τούς νεοέλληνες.

Τό Χα�τιον, σύµφωνα µέ τά ἑλληνικά της ἐποχῆς,
ἦταν ἡ πρώτη κρατική ὀντότητα πού ἀναγνώρισε τήν
Ἐπανάσταση τοῦ '21 καί τό δικαίωµα τῶν Ἑλλήνων
γιά αὐτοδιάθεση µέ τήν ἐπιστολή τοῦ προέδρου τῆς
Ἰωάννου Βόγερ (Ζάν Πιέρ Μπογέ) πρός τόν Ἀδαµάν�
τιο Κοραή, ἡ ὁποία φέρει ἡµεροµηνία 15 Ἰανουαρίου
1822 (∆ιονυσίου Κόκκινου «Ἡ Ἑλληνική Ἐπανάστασις»,
τόµος 2, σελίδες 444�446). Εἶχε προηγηθεῖ ἐπιστο�
λή τοῦ Κοραῆ καί ἄλλων ἐπιφανῶν Ἑλλήνων τῶν Πα�
ρισίων πρός τόν Βόγιερ, µέ τήν ὁποία τοῦ ζητοῦσαν
βοήθεια γιά τήν Ἐπανάσταση, κατόπιν συστάσεων τοῦ

Τό ἐθνικόν μας χρέος πρός τήν Ἀϊτήν



1�

περίφηµου στρατηγοῦ Λαφαγιέτ καί τοῦ Ἐπισκόπου
Βλαισῶν Γρηγορίου, πού εἶχε ἐπισκεφθεῖ τήν περιοχή.
Ἡ ἈHτή, προHόν της Γαλλικῆς Ἐπανάστασης, ἦταν ἡ πρώ�
τη χώρα πού κατάργησε τή δουλεία καί κυβερνήθηκε
ἀπό µαύρους.

Ἐλευθερία... Ἰσότης

Ἰωάννης Πέτρου Βόγερ, πρόεδρος τοῦ ΧαHτίου, πρός
τούς Πολίτας τῆς Ἑλλάδος Α. Κοραήν, Κ. Πολυχρονιά�
δην, Α. Βογορίδην καί Κ. Κλωνάρην.

Εἰς τά Παρίσια
Πρίν ἤ δεχθῶµεν τήν ἐπιστολή ὑµῶν, σηµειουµέ�

νην ἐκ Παρισίων τή 20ή παρελθόντος Αὐγούστου,
ἔφθασεν ἐνταῦθα ἡ εἴδησις τῆς ἐπαναστάσεως τῶν
συµπολιτῶν ὑµῶν κατά τοῦ δεσποτισµοῦ, τοῦ ἐπί
τρεῖς περίπου διαρκέσαντος ἑκατονταετηρίδας. Μετά
µεγάλου ἐνθουσιασµοῦ ἐµάθοµεν ὅτι ἡ Ἑλλάς ἀναγκα�
σθεῖσα τέλος πάντων ἐδράξατο τῶν ὅπλων, ἴνα κτή�
σηται τήν ἐλευθερίαν αὐτῆς καί τήν θέσιν, ἥν µεταξύ
τῶν ἐθνῶν τοῦ κόσµου κατεῖχε.

Μία τόσον ὡραία καί τόσον νόµιµος ὑπόθεσις, καί
πρό πάντων αἱ συνοδεύσασαι ταύτην πρῶται ἐπιτυχί�
αι, οὐκ εἰσίν ἀδιάφοροι τοῖς ΧαHτίοις, οἵτινες, ὡς οἱ
Ἕλληνες ἐπί πολύν καιρόν ἔκλινον τόν αὐχένα ὑπό ζυ�
γόν ἐπονείδιστον καί διά τῶν ἁλύσεων αὐτῶν συνέ�
τριψαν τήν κεφαλήν τῆς τυραννίας.

Εὐχηθέντες πρός τόν οὐρανόν, ὅπως ὑπερασπισθῆ
τούς ἀπογόνους του Λεωνίδου, ἐσκέφθηµεν ἴνα συν�
τρέξωµεν τάς γενναίας δυνάµεις τούτων, εἰ µή διά
στρατευµάτων καί πολεµοφοδίων, τουλάχιστον διά
χρηµάτων, ὡς χρησίµων ἐσοµένων διά προµήθειαν
ὅπλων, ὧν ἔχετε ἀνάγκην. Συµβεβηκότα ὅµως, ἐπιβα�
λόντα τή πατρίδι ἠµῶν µεγάλην ἀνάγκη, ἐπησχόλησαν
ὅλον το χρηµατικόν, ἐξ οὐ ἡ ∆ιοίκησις ἠδύνατο κατα�
βάλει µέρος. Σήµερον ἔτι ἡ ἐπανάστασις, ἡ κατά τό
ἀνατολικόν µέρος τῆς νήσου ἐπικρατοῦσα, ὑπάρχει νέ�
ον πρός τήν ἐκτέλεσιν αὐτοῦ του σκοποῦ κώλυµα.
Ἐπειδή τό µέρος ὅπερ ἠνώθη µετά τῆς ∆ηµοκρατίας,
ἧς προεδρεύω, ὑπάρχει ἐν µεγίστη ἐνδεία καί προκαλεῖ
δικαίως µεγάλην του ταµείου ἠµῶν τήν δαπάνην. Ἐάν
δ' ἐπέλθωσι κατάλληλοι, ὡς ἐπιθυµοῦµεν, αἵ περιστά�
σεις, τότε βοηθήσωµεν πρός τιµήν τοῖς τέκνοις τῆς
Ἑλλάδος, ὅσον δυνηθῶµεν.

Πολίται, διερµηνεύσατε πρός τούς συµπατριώτας
ὑµῶν τάς θερµοτέρας εὐχᾶς, ἅς λαός τοῦ ΧαHτίου ἀνα�
πέµπει ὑπέρ τῆς ἐλευθερώσεως αὐτῶν. Οἱ µεταγενέ�
στεροι Ἕλληνες ἐλπίζουσιν ἐν τῇ ἀναγεννωµένη ἱστο�
ρία τούτων ἄξια της Σαλαµῖνος τρόπαια. Εἴθε παρό�
µοιοι τοῖς προγόνοις αὐτῶν ἀποδεικνυόµενοι καί ὑπό

τῶν διαταγῶν τοῦ Μιλτιάδου διευθυνόµενοι, δυ�
νηθῶσιν ἐν τοῖς πεδίοις τοῦ νέου Μαραθῶνος τόν
θρίαµβον τῆς ἱερᾶς ὑποθέσεως, ἥν ἐπεχείρησαν ὑπέρ
τῶν δικαιωµάτων αὐτῶν, τῆς θρησκείας καί τῆς πα�
τρίδος. Εἴθε, τέλος, διά τῶν φρονίµων διατάξεων
αὐτῶν µνηµονευθῶσιν ἐν τῇ ἱστορία οἱ κληρονόµοι
τῆς καρτερίας καί τῶν ἀρετῶν τῶν προγόνων.

Τῇ 15ῃ Ἰανουαρίου 1822 καί 19ῃ τῆς Ἀνεξαρτησίας
ΒΟΓΕΡ

Ἀκολούθως δημοσιεύεται ὀ κατάλογος τῶν
ὅσων ἀνταπεκρίθησαν εἰς τήν ἔκκλησιν τῆς Ἱερᾶς
Συνόδου.

Ι.Ν. ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΠΕΙΡΑΙΑΣ 200
Ι.Ν. ΚΟΙΜΗΣΕΩΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΠΕΙΡΑΙΑΣ 350
Ι.Ν. ΑΓ. ΜΑΡΙΝΗΣ, ΠΕΙΡΑΙΑΣ 120
Ι.Μ. ΑΓ. ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ, ΚΕΡΑΤΣΙΝΙ 1.000
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΝΤΩΝ, ΘΗΒΑ 505
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΥΛΟΥ, ΚΟΚΚΙΝΙΑ 400
Ι.Μ. ΑΓ. ΜΗΝΑ, ΑΝΘΟΥΣΑ 323
Ι.Ν. ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΜΥΡΤ/ΣΗΣ Π. ΦΑΛΗΡΟ 320
Ι.Ν. ΚΟΙΜΗΣΕΩΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΠΕΡΙΣΤΕΡΙ 350
Ι.Ν. ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΚΑΛΑΒΡΥΤΑ 220
ΑΝΩΝΥΜΟΣ 200
Ι.Ν. ΑΓ. ΤΡΙΩΝ ΙΕΡΑΡΧΩΝ, ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ

1.250Ι.Ν. ΑΓ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ »
Ι.Ν. ΑΓ. ΝΕΣΤΟΡΟΣ »
Ι.Ν. ΜΕΤ/ΣΕΩΣ ΤΟΥ ΣΩΤΗΡΟΣ, ΑΓ. ΒΑΡΒΑΡΑ 205
Ι.Μ. ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ, ΕΛΕΥΘ/ΛΗ 500
Ι.Ν. ΓΕΝΕΘΛΙΟΥ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΣΕΡΡΕΣ 300
Ι.Ν. ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΜΑΡΚ/ΛΟ 200
Ι.Ν. ΕΥΑΓ/ΣΜΟΥ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΛΑΡΙΣΑ 1.250
ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΑΒΑΛΑΣ 535
Ι.Ν. ΑΓ. ΜΑΡΚΟΥ ΤΟΥ ΕΥΓΕΝΙΚΟΥ, ΠΑΤΡΑ 250
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΡΑΣΚΕΥΗΣ, ΑΜΠΕΛΩΝ ΛΑΡΙΣΑ 300
Ι.Ν. ΑΓ. ΙΣΙΔΩΡΟΥ, ΚΑΛΑΜΑΤΑ 200
Ι.Ν. ΑΓ. ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣ/ΜΟΥ, ΛΑΜΙΑ 400
Ι.Ν. ΑΓ. ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ, Ν. ΦΙΛΑΔΕΛΦΕΙΑ 1.315
Ι.Ν. ΑΓ. 12 ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ, ΛΑΡΙΣΑ 500
Ι.Ν. ΑΓ. 318 ΘΕΟΦΟΡΩΝ ΠΑΤΕΡΩΝ, ΠΑΙΑΝΙΑ 370
Ι.Ν. ΑΓ. ΤΡΙΑΔΟΣ, ΛΕΙΒΑΔΙΑ 50
Ι.Ν. ΑΓ. ΣΠΥΡΙΔΩΝΟΣ, ΣΑΛΑΜΙΝΑ 600
Ι.Ν. ΤΙΜ. ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ, ΜΕΣΟΡΟΠΗ, ΚΑΒΑΛΑ 360
Ι.Ν. ΑΓ. ΣΟΦΙΑΣ, ΑΜΟΡΓΟΣ 50
Ι.Ν. ΠΡΟΦΗΤΟΥ ΗΛΙΑ, ΒΕΡΔΙΚΟΥΣΑ 310
Ι.Ν. ΓΕΝΝΗΣΕΩΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ, ΧΑΛΚΙΔΙΚΗ 330
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΡΑΣΚΕΥΗΣ, ΜΟΝΑΣΤΗΡΑΚΙ 300

}



1�

� Κατά τόν ἑορτασμόν τῶν Θεοφανείων (μεθεορτίως
φυσικά, τήν 10ην Ἰανουαρίου ν.ἡ.) ἀπό τούς Νεοημε-
ρολογίτας τῆς Βρετανίας, παρευρέθη καί συμμετεῖχε
ὁμοῦ μετά τοῦ Πατριαρχικοῦ Ἀρχιεπισκόπου Θυατεί-
ρων καὶ Μ. Βρετανίας κ. Γρηγορίου καί ὁ ἡγέτης τῆς
Ἀγγλικανικῆς Ἐκκλησίας, Ἀρχιεπίσκοπος Καντουαρίας
κ. Rowan Williams. Τήν εἴδησιν μετέδωσε τό ἐκκλ. πρα-
κτορεῖον εἰδήσεων «Romfea.gr» τήν 11.1.2010 (ν.ἡ.),
ὑπό τίτλον: «Ὁ Ἀγγλικανός Ἀρχιεπίσκοπος Καντου-
αρίας στό πλευρό τῆς Κύπρου».

Ὁ ἡγέτης τῆς Ἀγγλικανικῆς Ἐκκλησίας, Ἀρχιεπί-
σκοπος Καντουαρίας Rowan Williams, πρόσθεσε τή
δική του βαρυσήμαντη καί ἠθικά βαρύνουσα φωνή
κατά τῆς μεγάλης ἀδικίας σέ βάρος τῆς Κύπρου ὅπου,
ὅπως τόνισε χθές, ἄνθρωποι δέν μποροῦν οὔτε νά
ἐπισκεφθοῦν ἐλεύθερα τά σπίτια τους καί ἡ θρη-
σκευτική κληρονομιά ἀφήνεται νά φθίνει ἤ ἔχει
ἐσκεμμένα καταστραφεῖ.

«Πολλά ἔχουν εἰπωθεῖ καί δέν θά προσθέσω πολύ
περισσότερα γιά τήν κατάσταση στήν ὁποία βρίσκεται
ἀκόμη ἡ Κύπρος», εἶπε ὁ Δρ Οὐίλλιαμς σέ χαιρετισμό
του στή διάρκεια γεύματος πού παρέθεσε ἡ κυπριακή
κοινότητα Margate πρός τιμή τῶν φιλοξενουμένων
της, μετά τή λειτουργία τῶν Θεοφανείων καί τήν τε-
λετή καθαγιασμοῦ τῶν ὑδάτων, προϊσταμένου τοῦ
Ἀρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας Γρηγο-
ρίου.

«Πρόκειται γιά μιά κατάσταση», τόνισε ὁ Ἀρχιεπί-
σκοπος Καντουαρίας, «ὅπου ἄνθρωποι ἀκόμη δέν
μποροῦν νά ἐπισκεφθοῦν κατά κανονικό, γενικά ἀπο-
δεκτό τρόπο, τά οἰκογενειακά τους σπίτια καί ἐκεῖνα
τῶν προγόνων τους καί ὅπου, δυστυχῶς, ὅπως μαρτυ-
ροῦν ὁρισμένες φωτογραφίες πού ἔχω μελετήσει, ἡ μα-
κρόχρονη, πλούσια καί ὡραία ἑλληνοχριστιανική κλη-
ρονομιά τῆς νήσου ἔχει ἀφεθεῖ νά φθαρεῖ ἤ ἔχει κατα-
στραφεῖ ἐσκεμμένα. Πρόκειται γιά τραγωδία ὄχι μόνο
γιά τήν Κύπρο, ἀλλά γιά ὅλη τήν Εὐρώπη, ὅλη τήν
εὐρωπαϊκή οἰκογένεια. Νά εἶσθε βέβαιοι ὅτι ἐμεῖς στήν
Ἀγγλικανική Ἐκκλησία ἐξακολουθοῦμε νά προσευχό-
μαστε σέ σχέση μ’ αὐτό».

Ὁ Ἀρχιεπίσκοπος Καντουαρίας παρακολούθησε
τή λειτουργία στήν ἐκκλησία καί συμμετεῖχε στήν τε-
λετή καθαγιασμοῦ τῶν ὑδάτων ὕστερα ἀπό τήν κα-
θιερωμένη πομπή πρός τήν παραλία τῆς πόλης.

Ὁ Ἀρχιεπίσκοπος Θυατείρων κ. Γρηγόριος εὐχα-

ρίστησε θερμά τόν Δρα Οὐίλλιαμς ἐκφράζοντας τή
βαθύτατη ἐκτίμησή του γιά τό ἔργο του καί γιά τή
συμβολή του στήν ἀνάπτυξη τῶν σχέσεων μεταξύ
τῶν Ἐκκλησιῶν.

Ἀλλοίμονον εἰς τήν δύσμοιρον Κύπρον. Ἔπειτα
ὰπό τάς ἑνωτικάς συνομιλίας μετά τῶν Λατίνων, αἱ
εὐχαί τοῦ Ἀγγλικανοῦ Ἀρχιεπισκόπου. Καί ἐπίκειται
καί ἡ ἐπίσκεψις τοῦ Πάπα! Ὁ Θεός νά φυλάξῃ!
� Μεθεορτίως ἐπίσης τήν 10-1-2010 (ν.ἡ) ἑώρτασαν
τά Θεοφάνεια καί οἱ Νεοημερολογῖται τῆς Γερμανίας
μέ τήν ἀπαραίτητον πλέον παρουσίαν αἱρετικῶν, Πα-
πικῶν Προτεσταντῶν καί Μονοφυσιτῶν! Ὅπως μετέ-
δωσε τό Ἀθηναϊκόν Πρακτορεῖον Εἰδήσεων τῇ αὐτῇ
ἡμέρᾳ:

Μέ ἰδιαίτερη λαμπρότητα ἔλαβε χώρα στό Μόνα-
χο ἐφέτος ἡ ἑορτή τῶν Θεοφανείων. Ὁ Σεβασμιώ-
τατος Μητροπολίτης Γερμανίας κ. Αὐγουστῖνος ἐτέ-
λεσε τό πρωί τή Θεία Λειτουργία καί τόν Μέγα Ἁγια-
σμό στόν ἱερό Ναό τῆς Μεταμορφώσεως τοῦ Σωτῆ-
ρος, τῆς ἱστορικῆς Σαλβάτορκιρχε [σ.σ. τόν Ναόν τόν
ὁποῖον ἥρπασαν ἀπό τούς Γ.Ο.Χ.].

Τόσο ὁ ναός τῆς Σαλβάτορκιρχε ὅσο καί ὁ ναός
τῶν Ἁγίων Πάντων, ὅπου ἱερούργησε ὁ Ἀρχιερατικός
Ἐπίτροπος Βαυαρίας Πρωτοπρεσβύτερος Ἀπόστολος
Μαλαμούσης, ἦταν κατάμεστοι ἀπό τό μεγάλο πλῆ-
θος τῶν πιστῶν, ὅπως ἀναφέρεται σέ ἀνακοίνωση τῆς
Μητρόπολης.

Μετά τό πέρας τῶν ἀκολουθιῶν καί τόν ἁγιασμό
τῶν πιστῶν μετέβη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης κ. Αὐγου-
στῖνος μέ τόν κλῆρο καί τό λαό στήν ἀρχαιότερη γέ-
φυρα τοῦ ποταμοῦ Ἴσαρ πού διασχίζει τήν πόλη τοῦ
Μονάχου καί ἐτέλεσε ἐκεῖ τόν ἁγιασμό τῶν ὑδάτων
τοῦ ποταμοῦ. Στό σύντομο κύρυγμά του τόνισε τή θε-
ολογική σημασία τῶν Θεοφανείων καί τοῦ ἁγιασμοῦ
τῶν ὑδάτων.

Στήν ἀκολουθία τοῦ ἁγιασμοῦ ἔλαβαν μέρος ὁ
Ἀρχιερατικός Ἐπίτροπος Βαυαρίας, Πρωτοπρεσβύ-
τερος Ἀπόστολος Μαλαμούσης, ὁ Ἀρχιμανδρίτης Πέ-
τρος Κλίτς, ὁ Σέρβος πρωτοπρεσβύτερος Slobodan
Milunovic καί ὁ Βούλγαρος Πρωτοπρεσβύτερος
Georgi Schumov. Παρέστησαν ἐπίσης ὁ πρεσβύτερος
τῆς Κοπτικῆς Ἐκκλησίας Αἰγύπτου π. Deuscoros [σ.σ.
π. Διόσκορος] El Antony καί ὁ πρεσβύτερος τῆς Αἰ-
θιοπικῆς Ἐκκλησίας π. Feleke Mesfin.

Ἀπό βαυαρικής πλευρᾶς παρέστησαν καί ἔκαναν

ΜΙΚΡΑ ΚΑ Ι ΟΥΣ ΙΩΔΗΜΙΚΡΑ ΚΑ Ι ΟΥΣ ΙΩΔΗ



1�

σύντομο χαιρετισμό ὁ ρωμαιοκαθολικός Ἀρχιεπίσκο-
πος Μονάχου κ. Reinhard Marx, ὁ Εὐαγγελικός Ἐπί-
σκοπος Βαυαρίας κ. Johannes Friedrich, ὁ Νομάρχης
Ἄνω Βαυαρίας κ. Christoph Hillenbrand, ἐκπρόσω-
ποι τῆς Βαυαρικῆς Βουλῆς καί ὁ Πρῶτος Δήμαρχος
Μονάχου κ. Christian Ude. Τήν Πατρίδα μας ἐκπρο-
σώπησε ὁ Γενικός Πρόξενος κ. Ἀνδρέας Ψυχάρης.(...)
� Τὰ ἀνωτέρω ἀποτελοῦν ἐνδεικτικά μόνον παρα-
δείγματα τοῦ οἰκουμενιστικοῦ τρόπου ἑορτασμοῦ
τῶν Θεοφανείων εἰς τά χώρας τῆς διασπορᾶς. Τό φαι-
νόμενον πλέον εἶναι τόσον σύνηθες, ὥστε δέν προξενεῖ
πλέον ἐντύπωσιν εἰς τούς ὁμογενεῖς. Αὐτός ἄλλωστε
εἶναι καί ὁ στόχος τῶν Οἰκουμενιστῶν.

Εἰς τήν Ἀδελαΐδα τῆς Αὐστραλίας, ὅμως, διοικη-
τικόν κέντρον τῆς «αὐτοκεφάλου» νεοημερολογι-
τικῆς κοινοτικῆς παραφυάδος, ὅπως δημοσιεύει ἡ
ὁμογενειακή ἐφημερίς «Νέος Κόσμος» τῆς 1/14-1-
2010, ὁ ἑορτασμός τῶν Θεοφανείων ἔλαβε χώραν
ἐπίσης τήν Κυριακήν 10-1-2010 (δηλαδή τήν Κυρια-
κήν μετά τά Φῶτα, ὅπως ἔχουν πλέον καθιερώσει οἱ
Νεοημερολογῖται), ἀλλά ἀπό φερόμενον ὡς ...Παλαι-
οημερολογίτην «κληρικόν» ἀποσταλέντος ἐξ Ἑλλά-
δος ὑπό ὁμάδος ἁνιέρων ρασοφόρων ὑποδυομένων
τούς Γ.Ο.Χ.
� Διά νά ἀντιληφθοῦν οἱ ἀναγνῶσται τῆς «Φωνῆς»
πόσον Ὀρθόδοξος εἶναι ἡ λεγομένη νεοημερολογιτι-
κή «Ἑλληνική Ὀρθόδοξος Κοινότητα Νοτίου Αὐστρα-
λίας» εἰς Ἀδελαΐδα, ὅπου ἑδρεύει ἡ ὁμοσπονδία Κοι-
νοτήτων ἡ ἀποτελοῦσα τήν λεγομένην «Αὐτοκέφαλον
Ὀρθόδοξον Ἐκκλησίαν Ἀμερικῆς(!) καί Αὐστραλίας»,
ἀναδημοσιεύομεν αὐτούσιον τήν εἴδησιν ἐκ τῆς κοι-
νοτικῆς ἱστοσελίδος (2/15-2-2010) ὑπό τῖτλον: «Βρα-
δινός νεανικός χορός γιά τόν Ἅγιο Βαλεντίνο».

«Τόν φτερωτό θεό τοῦ ἔρωτα καλωσόρισαν οἱ νέοι
καί νέες πού πῆραν μέρος στόν χορό πού διοργάνωσε
ἡ Ἐπιτροπή Νεολαίας τῆς Ἑλληνικῆς Ὀρθόδοξης Κοι-
νότητας Νότιας Αὐστραλίας τό Σάββατο 13 Φεβρουα-
ρίου σέ γνωστό κλάμπ τῆς πόλης.

Μιά βραδιά γεμάτη κέφι δράση καί χορό, μέ τίς
μουσικές ἐπιδείξεις τοῦ γνωστοῦ DJ DFREEDM καθώς
ἐπίσης καί ἄλλων δημοφιλῶν DJs.

Οἱ πόρτες ἄνοιξαν στίς 9 ἡ ὥρα περίπου καί στήν
εἴσοδο τοῦ κλάμπ νεαρά ἀγόρια ὑποδέχονταν τίς κο-
πέλες πού ἔπαιρναν μέρος στόν χορό, δίνοντάς τους
ἀπό ἕνα τριαντάφυλλο. Οἱ παρέες μεγάλωναν σιγά σι-
γά καί ὅλοι ἔμπαιναν στόν ρυθμό τῆς βραδιᾶς. Τό
πλούσιο ρεπερτόριο ἀπό τίς τελευταῖες Ἑλληνικές καί
ξένες ἐπιτυχίες ἀνέβασε τή διάθεση καί σύντομα ἡ πί-
στα γέμισε ἀπό νεαρούς καί νεαρές, ἐνῶ στίς 12 τά με-

σάνυχτα, ἐλεύθεροι καί ζευγάρια ὑποδέχτηκαν ὅλοι
μαζί τόν Ἅγιο Βαλεντίνο.

Ὁ χορός τοῦ Ἁγίου Βαλεντίνου ἀποτέλεσε τήν
ἔναρξη μιᾶς σειρᾶς ἐκδηλώσεων τῆς Ἐπιτροπῆς Νεο-
λαίας καθ’ ὅλη τή διάρκεια τοῦ χρόνου γι’ αὐτό μείνε-
τε συντονισμένοι μέ τήν Ἑλληνική Ὀρθόδοξη Κοινότη-
τα καί ἀκολουθεῖστε μας σέ αὐτό τό νεανικό ταξίδι».

Τοιαύτην «Ὀρθόδοξον Κοινότητα» ἠθέλησε νὰ δι-
ευκολύνῃ εἰς τὴν ὑπέρβασιν τοῦ προβλήματος τῆς μή
καταχωρήσεως τῶν μυστηρίων της εἰς τὰ ἑλληνικά
ληξιαρχεῖα, ἀνίερος παραφυάς ρασοφόρων ὑποδυο-
μένων τούς Γ.Ο.Χ., οἵτινες τῆν 15/28-2-2010 «ἐχειρο-
τόνησαν» νεοημερολογίτην τινά Ἐφημέριον Ἐνορίας
τῶν Ἀθηνῶν, λεγόμενον Ἰάκωβον ὡς «Ἐπίσκοπον
Ἀδελαΐδος». Ὁ ἐν λόγῳ ἀφίχθη ἤδη εἰς Ἀδελαΐδα λει-
τουργῶν κατά τό νέον ἡμεολόγιον καί ὑποδυόμενος
τόν Γ.Ο.Χ.!
� Ἀπροκάλυπτος παρέμβασις τοῦ Πατριάρχου κ.
Βαρθολομαίου εἰς τὰ ἐσωτερικά τῆς Ἑλλαδικῆς Ἐκκλη-
σίας προεκάλεσε νέαν ἔριδα ἐν εἴδει τρωϊκοῦ πολέμου
μεταξύ τῶν δύο νεοημερολογιτικῶν Ἐκκλησιῶν. Τόν
ρόλον τῆς ὡραῖας Ἐλένης, ὑποδύεται ὁ καθῃρημένος
Μητροπολίτης Παντελεήμων Μπεζενίτης, ὑπέρ τοῦ
ὁποίου παραμβαίνει πλέον ὁ Πατριάρχης. Ἐκ τῶν
πολλῶν δημοσιογραφικῶν σχολίων τοῦ γεγονότος πα-
ραθέτομεν αὐτό τῆς δημοσιογράφου Ἄννας Πανα-
γιωταρέα ἀπό τόν «Ἐλεύθερον Τύπον» τῆς 9/22-2-2010,
ὑπό τῖτλον: «Τό Αὐτοκέφαλον καί τό… ξεροκέφαλον»:

Ὅταν ἀποδήμησε εἰς Κύριον ὁ μακαριστός Χρι-
στόδουλος καί ἀνέβηκε στόν θρόνο ὁ Ἀρχιεπίσκοπος
Ἱερώνυμος, ἐκκλησιαστικοί κύκλοι ἀποφάνθηκαν ὅτι
οἱ διενέξεις μέ τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ἀνῆκαν
ὁριστικά στό παρελθόν. Ἄλλωστε ὁ κ. Ἱερώνυμος
ἦταν τοῦ πατριαρχικοῦ κλίματος καί φρόντισε ἐξαρ-
χῆς νά τό δηλώσει ἐπισκεπτόμενος καί ὑποβάλλων
τά σέβη του πρός τή «μητέρα Ἐκκλησία», στήν Κων-
σταντινούπολη. Θεώρησαν ὅτι τό «κακό» κλίμα ὀφει-
λόταν σέ προσωπικές ἀναφορές τῶν προκαθημένων
καί ὄχι στήν ἀγωνία τοῦ κυροῦ Χριστόδουλου νά
ὑπερασπιστεῖ τό αὐτοκέφαλο τῆς Ἐκκλησίας τῆς
Ἑλλάδος.

Καί νά πού ἔφτασε τό σκανδαλῶδες ζήτημα τοῦ
πρώην Ἀττικῆς γιά νά ἀποδειχθεῖ ὅτι ἐκεῖνο πού λεί-
πει ἀπό τή «μητέρα Ἐκκλησία» εἶναι διάκριση, ἀλλά
καί ἡ ἀγάπη. Γιατί τί ἄλλο ἀντίδωρο ἀνέμενε ἡ Αὐτο-
κέφαλη Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος ἀπό τή «μητέρα
Ἐκκλησία»; Τό ἐρώτημα εἶναι: ΠΟΙΟΣ τολμάει μετά
τόν σκανδαλισμό τῶν χριστιανῶν ἀπό τόν πρώην
Ἀττικῆς, μετά τή δημοσιοποίηση τῶν τηλεφωνικῶν



18

διαλόγων, κατάλληλων γιά ταινίες περιεχομένου
πορνό, μετά τή δίκη, καταδίκη καί φυλάκιση γιά τήν
ἁρπαγή τοῦ «παγκαριοῦ» τῆς γυναικείας Μονῆς
Ἐφραίμ, νά σκέφτεται ὄχι τό ἔκκλητον στό θρόνο –
ἔκκλητον ἄραγε ἤ ἔκλυτον;– ἀλλά ἀκόμη καί τή μνεία
τοῦ ὀνόματός του στούς κόλπους τῆς Ἐκκλησίας;
Ἔπρεπε ἤδη νά ἐγκαταβιοῦσε στή μονή τῆς μετανοί-
ας του ἐν σιωπῇ. Εἶναι τραγικό ὅτι ὁ Πατριάρχης γιά
μιά εἰσέτι φορά ὑποπίπτει στό ὀλίσθημα δεικνύοντας
ὅτι δέν σέβεται τό αὐτοκέφαλο τῆς Ἐκκλησίας τῆς
Ἑλλάδος, εἴτε ὁ προκαθήμενος λεγόταν Χριστό-
δουλος, εἴτε τώρα Ἱερώνυμος. Τήν προηγούμενη φο-
ρά, ἡ Ἑλλάδα θά μοιραζόταν σέ κάτω καί ἄνω χῶρες!
Αὐτή τή φορά ἐπιβάλλει στήν Ἐκκλησία τό δόγμα:
Κόρακας κοράκου μάτι δέν βγάζει! Ἀπορεῖ καί ἐξανί-
σταται ὁ πιστός μέ τήν ἀπόφαση τῆς Διαρκοῦς Ἱερᾶς
Συνόδου νά παραπέμψει τήν ὑπόθεση Μπεζενίτη –
ἀμετακλήτως τόν ἔκρινε ἡ Δικαιοσύνη– σέ δευτερο-
βάθμιο Συνοδικό Δικαστήριο πού ἀποτελοῦν ἔνιοι
γηραιοί μητροπολίτες πού στήν πλειοψηφία τους
ἐκφράστηκαν, στό παρελθόν, ὑπέρ τοῦ Μπεζενίτη!

Τούς ψιθύρους πού προσπαθοῦν νά ἑρμηνεύσουν
τί μεσολάβησε ὥστε νά ἀλλάξει ἡ πρώτη καί ὀρθή
ἀπόφαση τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου τούς θεω-
ροῦμε παντελῶς ἀναξιόπιστους. Ἀντιπαρερχόμαστε
ἀκόμη τήν ὀδύνη μας ὅτι ταπεινώθηκε ὁ Ἀρχιεπίσκο-
πος τῆς Ἐκκλησίας μας, ὅταν θυμηθοῦμε ὅτι ὁ μακα-
ριστός Χριστόδουλος εἶχε τιμωρηθεῖ μέ ἀκοινωνησία
καί ἀπάλειψη τοῦ ὀνόματος ἀπό τίς δέλτους τοῦ Πα-
τριαρχείου. Αὐτό πού δέν μπορεῖ νά ἀντιπαρέλθουμε
εἶναι πῶς τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ἐζήλωσε τό
«πρωτεῖον τοῦ Πάπα». Ἀλλά τό αὐτοκέφαλο τῆς
Ἑλλαδικῆς Ἐκκλησίας δέν ἐκχωρεῖται σέ κανέναν!
� Ἀξίζει ὅμως νά παραθέσωμεν καί ὀλίγα ἀποσπά-
σματα ἐκ τῆς ἀντιδράσεως τοῦ νεοημερολογίτου Μη-
τροπολίτου Καλαβρύτων Ἀμβροσίου διά τό αὐτό
θέμα ἐκ τῆς ἀναρτήσεως τοῦ ἱστολογίου του τῆς 16-
2/1-3-2010:

«Τό Φανάρι καί τούς νόμους ἐφαρμόζει καί τούς
ἱερούς κανόνες καταπατεῖ»

«(...)Εἶναι αὐτονόητο, ὅτι ἕνας κληρικός οἱουδή-
ποτε βαθμοῦ, ἐάν καταδικασθῆ γιά κάποιο ποινικό
ἀδίκημα, ἐκπίπτει αὐτομάτως τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ
του βαθμοῦ. Στήν περίπτωση αὐτή τό ἐκκλησιαστικό
Δικαστήριο ΔΕΝ ΔΙΚΑΖΕΙ ἀλλά ΔΙΑΠΙΣΤΩΝΕΙ!
Ἐπιβεβαιώνει δηλ. τήν καταδίκη καί ἐφαρμόζει τό δί-
καιο, τόσο τό ἐκκλησιαστικό ὅσο καί τό κοσμικό! Τό
Ἐκκλησιαστικό Δικαστήριο στήν προκειμένη περί-
πτωση ἐνεργεῖ ὡς Δικαστικό Συμβούλιο.

Αὐτά τά ἁπλά πράγματα δέν κατανόησε τό Οἰκου-
μενικό Πατριαρχεῖο! Προκειμένου νά μή παραθεω-
ρηθῆ τό δικαίωμα τοῦ "ἐκκλήτου" βυθίζει σέ μιά πε-
ριπέτεια μία Ἐκκλησία καί ἕνα Λαό! Τήν Ἐκκλησία τῆς
Ἑλλάδος, ἡ ὁποία στηρίζει παντοιοτρόπως, ἠθικά καί
ὑλικά, τό Πατριαρχεῖο καί τόν Ἑλληνικό Λαό, ὁ
ὁποῖος ἀπό τό ὑστέρημα τοῦ ὄχι μόνο συντηρεῖ, δια-
τρέφει καί πλουτίζει τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο,
ἀλλά καί καλύπτει τά ἔξοδα γιά τά πολυδάπανα καί
πυκνά ταξίδια τοῦ Οἰκουμενικοῦ μας Πατριάρχου κ.
κ. Βαρθολομαίου!

(...) Ὁ Σεβ. Ἐρζεγοβίνης σέ προηγούμενο σημεί-
ωμα ἐφώτισε τό ζήτημα. Πράξεις λοιπόν τοῦ Πα-
τριάρχου, οἱ ὁποῖες θεριεύουν τόν πατριαρχικό ἐγωϊ-
σμό! Ἐμεῖς ὀφείλουμε νά ὑπηρετοῦμε τήν ἀλήθεια καί
μόνο τήν ἀλήθεια. Προηγεῖται δέ ὁ σεβασμός στήν
ἀλήθεια καί ἕπεται ὁ σεβασμός στά πρόσωπα.
Ἀλλοιῶς καταντᾶμε ὀσφυοκάμπτες καί κόλακες!

Κόπτεται λοιπόν ὁ Παναγιώτατος Πατριάρχης μας
γιά τήν ἐφαρμογή τῶν ἱερῶν κανόνων! Παράλληλα
ὑποστηρίζει τήν ἀθέτηση ἡ παραβίαση τῶν Νόμων
τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας.

Ἐμεῖς σήμερα θέλουμε νά καταγγείλουμε urbi et
orbi, στήν πόλη καί στόν κόσμο, ὄτι ο Πατριάρχης μας
ΚΑΙ ΤΟΥΣ ΝΟΜΟΥΣ ΤΟΥ ΤΟΥΡΚΙΚΟΥ ΚΡΑ-
ΤΟΥΣ ΤΗΡΕΙ ΑΠΑΡΑΣΑΛΕΥΤΩΣ καί ΤΟΥΣ ΙΕ-
ΡΟΥΣ ΚΑΝΟΝΕΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΠΑΡΑ-
ΒΙΑΖΕΙ ΚΑΙ ΚΑΤΑΠΑΤΕΙ ἄνευ ἐνδοιασμοῦ!

Ὡς πρός τούς Νόμους: Ὅπως εἶναι γνωστό, ἐπι-
κειμένης ἐκλογῆς νέου Πατριάρχου, ὁ Κατάλογος
τῶν ὑποψηφίων πρός ἐκλογή ὑποβάλλεται στόν Νο-
μάρχη Κωνσταντινουπόλεως, ὁ ὁποῖος κατά βούληση
διαγράφει ὅσα ὀνόματα ὑποψηφίων ἐπιθυμεῖ! Ἄρα ὁ
νῦν Οἰκουμενικός Πατριάρχης ἐφάρμοσε τούς Νό-
μους τῆς Τουρκικῆς Δημοκρατίας, κρίθηκε δέ ἀποδε-
κτός ἀπό τήν Τουρκία γιά νά καταλάβη τόν Πα-
τριαρχικό Θρόνο!

Γιατί ἄραγε ἐμεῖς πρέπει νά παραβιάσουμε τούς
Νόμους τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας; Κατά τήν διαβε-
βαίωση ἄλλωστε, τήν ὁποία ἐμεῖς οἱ Ἀρχιερεῖς, δί-
νουμε ἐνώπιον τοῦ Προέδρου τῆς Δημοκτρατίας,
ὑποσχόμεθα, ὅτι θά τηροῦμε τούς Νόμους τοῦ Κρά-
τους. Γιατί λοιπόν πρέπει νά γίνουμε ἐπίορκοι;

Ὁ Πατριάρχης λοιπόν τηρεῖ καί ἐφαρμόζει τούς
Νόμους τῆς Τουρκίας! Εἶναι ἄλλωστε Τοῦρκος πολί-
της! Ἄς μή ξεχνᾶμε ἐπίσης ὅτι ὑπηρέτησε στόν τουρ-
κικό στρατό ὡς Ἀξιωματικός, δηλ. ὡς νομιμόφρων
Τοῦρκος πολίτης!

Ὡς πρός τούς Ἱερούς Κανόνες: Στήν περίπτωση
τοῦ μακαριστοῦ καί ἀειμνήστου Ἀρχιεπισκόπου Θυα-



19

τείρων Μεθοδίου Φούγια καταπατήθηκαν ἀνερυ-
θριάστως ὅλοι οἱ Ἱεροί Κανόνες! Ὁ Μεγάλος ἐκεῖνος
Ἱεράρχης "ἐξωπετάχθηκε" ἀπό τό Θρόνο τού "σάν τήν
τρίχα ἀπό τό ζυμάρι!", χωρίς νά ἀπαγγελθῆ κατηγο-
ρία, χωρίς δίκη, δηλ. χωρίς Πρωτοβάθμιο καί Δευτε-
ροβάθμιο Ἐκκλησιαστικό Δικαστήριο, χωρίς Ἀπολο-
γία, χωρίς ἄσκηση τοῦ "ἐκκλήτου"! Τόν κατεδίκασαν
σέ ἔκπτωση ἀπό τόν Θρόνο του στό Λονδίνο μέ ἕνα
ἁπλό τηλεφώνημα! Τά γεγονότα λεπτομερέστερα
ἔχουν ὡς ἑξῆς:

Στίς 16 Ἀπριλίου 1988, ἡμέρα Σάββατο τῆς Δια-
καινισίμου, ἡ Ἱερά Σύνοδος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πα-
τριαρχείου ἀποφάσισε τήν ἔκπτωση ἀπό τόν θρόνο
τῶν Θυατείρων (δηλ. τοῦ Λονδίνου) τοῦ Ἀρχιεπι-
σκόπου Μεθοδίου, χωρίς κατηγορητήριο κατ’ αὐτοῦ
καί χωρίς κλήση του σέ ἀπολογία, κατά παράβαση
τῶν Ἱερῶν Κανόνων.

Στήν περίπτωση αὐτή τοῦ Μεθοδίου δέν ἐλήφθη-
σαν ὑπόψη: Ἡ κατηγορηματική ἐπιταγή τῆς Δ΄
Οἰκουμενικῆς Συνόδου, ὅτι«ἀπόντα οὐδείς κατακρί-
νει» (Mansi, τ. 7, σ. 12).

Ὁ 87ος Κανόνας τῆς ἐν Καρθαγένη Συνόδου, ὁ
ὁποῖος ὁρίζει: «τήν γάρ ἐπισκοπήν ἀπ’ αὐτοῦ ἀφαι-
ρεθῆναι πρό τῆς ἐκβάσεως τοῦ κατ’ αὐτοῦ πράγμα-
τος οὐδείς χριστιανῶ δύναται δοκεῖν». Καί τό σχετι-
κό σχόλιο στόν Κανόνα αὐτό τῶν Ζωναρᾶ καί Βαλ-
σαμῶνος: «κάν ὑπό κατηγορίαν γένηται τίς ἤ καί ὑπό
ἀφορισμοῦ, ἕως οὗ λυθῆ τό κατ’ αὐτοῦ δικαστήριον
ἐπίσκοπός ἐστι καί τῆς ἐπισκοπῆς οὐκ ἐξωσθῆναι»
(Σύνταγμα Ράλλη – Ποτλῆ, τ. Γ΄, σ. 51, Βκ καί 1ο Καν.
τῆς Ζ΄ Οἰκ. Συνόδου). Ὁ δέ 2ος Κανόνας τῆς Πενθέ-
κτης Συνόδου ὁρίζει, ὅτι οἱ Ἱεροί Κανόνες πρέπει νά
τηροῦνται «ἀκράδαντοι καί ἀσάλευτοι»· ἀπαγορεύει
δέ ρητῶς τό «παραχαράττειν… ἀθετεῖν… καινοτο-
μεῖν… -καί – ἀνατρέπειν» αὐτούς (Πρβλ. καί Γ. Βα-
λέτα, Φωτίου Ἐπιστολαί, σ. 163).

Ἀντίθετα, τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ἀγνόησε
τά ὑπό τῶν ἀνωτέρω Ἱερῶν Κανόνων ὁριζόμενα στήν
ἀπόφαση, τήν ὁποία ἔλαβε κατά τοῦ Ἀρχιεπισκόπου
Θυατείρων Μεθοδίου. Ἀκόμη, κατά τόν Καθηγητή
ἀείμνηστο Κων. Μουρατίδη, «ἐστέρησε αὐτόν τοῦ δι-
καιώματος τῆς ὑπό τῶν Ἱερῶν Κανόνων παρεχομένης
εἰς κάθε ἐπίσκοπον δικονομικῆς προστασίας».

Καί οὐ μόνον τοῦτο, ἀλλά καθημερινῶς τό ἴδιο
διοχέτευε στόν Ἑλληνικό Τύπο ἀνυπόστατες κατηγο-
ρίες κατά τοῦ ἀδικηθέντος Μεθοδίου, τίς ὁποῖες
οὐδέποτε, πρίν ἀπό τήν ἀπόφασή του, ἀπήγγειλε ἤ
κάλεσε αὐτόν σέ ἀπολογία, προκειμένου νά αἰτιολο-
γήσει τήν ἄδικη καί κανονικά ἄκυρη ἀπόφασή του.

Σήμερα ὁ Οἰκουμενικός Πατριάρχης κ. Βαρθο-

λομαῖος συνιστᾶ στήν Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος νά
εὐλαβεῖται καί νά τηρεῖ τούς Ἱερούς Κανόνες, μέ
ἀφορμή τήν περίπτωση τοῦ τ. Μητροπολίτη Ἀττικῆς
κ. Παντελεήμονα, ὅτι τό ἴδιο το Φανάρι «μετ’ εὐλα-
βείας τηρεῖ τούς Ἱερούς Κανόνας».

Ὁ ἰσχυρισμός του αὐτός εἶναι πάντη ἕωλος καί κα-
τάφωρα ἀνειλικρινής σέ συσχετισμό μέ τήν περίπτω-
ση, χωρίς δίκη, χωρίς κατηγορητήριο καί χωρίς ἀπο-
λογία, ἐκπτώσεως τοῦ Ἀρχιεπισκόπου Θυατείρων
Μεθοδίου ἀπό τόν θρόνο του, ἀλλά καί μέ τήν, ἐκ τῶν
ὑστέρων, ὁμολογία τοῦ μακαριστοῦ Οἰκουμενικοῦ
Πατριάρχου Δημητρίου πρός τόν ἀδικηθέντα Μεθό-
διο, ὅτι ὄντως ἀδικήθηκε.

(...) Εἴμεθα ὀγδόντα τόσοι Ἀρχιερεῖς μέ ἀγάπη
πρός τήν Ἐκκλησία, μέ αἴσθημα εὐθύνης, μέ πόνο γιά
τά καθημερινά προβλήματα τοῦ Λαοῦ μας καί τοῦ
Ποιμνίου μας. Δέν μπορεῖ ὁ Ἕνας νά εἶναι σοφώτερος
ἀπό τούς ὀγδόντα! Καί μή μοῦ εἴπετε, ὅτι στό Οἰκου-
μενικό Πατριαρχεῖο λειτουργεῖ τό Συνοδικό Σύστη-
μα! Ἐκεῖ ὁ Πατριάρχης εἶναι ὑπεράνω ὅλων!

Αὐθέντης καί Δεσπότης! Ἀλλά γιά τή δικαιοδοσία
του μόνο! Ὄχι καί γιά τήν Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος.
Τό βιώσαμε, ὅταν ὅλοι οἱ Ἱεράρχες τοῦ Οἰκουμενικοῦ
Θρόνου συγκεντρώθησαν στήν Κωνσταντινούπολη
γιά νά λάβουν μέρος στή μακάβρια ἐκείνη Τελετή ἐπι-
βολῆς τοῦ ἐπιτιμίου τῆς "ἀκοινωνησίας" στόν μακα-
ριστό Χριστόδουλο.

Οὔτε ἕνας ΔΕΝ ΕΦΕΡΕ ΑΝΤΙΡΡΗΣΗ! Οὔτε
ἕνας!»

Ὁ κ. Ἀμβρόσιος καλά τά λέγει. Ἄς κατανοήσουν
ἐπιτέλους καί οἱ νεοημερολογῖται τῆς Ἐλλαδικῆς
Ἐκκλησίας ὅτι ἡ ἀνάδειξις τοῦ Πατριάρχου εἰς Πάπαν
τῆς Ἀνατολῆς εἶναι λίαν ἐπικίνδυνος καὶ ἐκκλησια-
στικῶς ἀλλά καὶ ἐθνικῶς. Ὅμως παρέλειψε νά ἀνα-
φέρει καί πολλούς ἄλλους ἱερούς κανόνας τούς ὁποί-
ους καταπατεῖ ὁ κ. Βαρθολομαῖος, οἱ ὁποῖοι ἀπαγο-
ρεύουν τάς συμπροσευχάς μετά τῶν αἱρετικῶν.

� Λόγῳ τῆς κατ’ ἐπανάληψιν προκλήσεως σκανδα-
λισμοῦ τῶν πιστῶν, ὁ προσωρινός ἐφημέριος τοῦ
Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίων Πατέρων Παιανίας π. Γεώργιος Τζι-
λιβάκης, ἐπαύθη τῶν ἐφημεριακῶν του καθηκόντων καί
ἀπηγορεύθη εἰς αὐτόν ἡ ἐπιτέλεσις ἱεροπραξιῶν.

� Διά λόγους άνωτέρας βίας, ἡ προγραμματισθεῖσα διὰ
τὰς 24 Ἀπριλίου Β´ Πανελλήνιος Σύναξις Ὀρθοδόξων
Νέων, ἀνεβλήθη διά τόν Σεπτέμβριον τ.ἔ.



2�

ΤΙΜΗΤΙΚΟ AFIERVMA

Οἱ Νεομάρτυρες στή Βυζαντινή Τέχνη καί
ὁ Χριστοκεντρικός χαρακτήρας

τοῦ μαρτυρίου τους

Η ῾ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ ἐπί τῆς γῆς στούς ἀπηνεῖς διωγµούς τῶν ἀλλοπίστων ἀντιτάσσει δια�
χρονικά τό αἰώνιο τρόπαιο, πού δέν εἶναι ἄλλο ἀπό τό θαῦµα τοῦ ἡρωισµοῦ τῶν Νεοµαρτύρων τῆς

πίστεώς µας. Τήν περίοδο µάλιστα τῆς Τουρκοκρατίας ἡ ὀρθόδοξη χριστιανική πίστη µας καταυγάζε�
ται ἀπό νέφος Νεοµαρτύρων πού ἔχυσαν τό αἷµα τους µόνο καί µόνο γιά τή χριστιανική πίστη καί τήν
ἑλληνική πατρίδα τους. Τά ὁλοκαυτώµατα τῶν ἁγίων Νεοµαρτύρων συνέθεσαν τή θεία καί ἡδύµολ�
πο ἁρµονία τῆς ἁγιότητος καί τοῦ ἡρωισµοῦ. Τό θεῖο δένδρο τῆς Ἐκκλησίας καρποφορεῖ σέ κάθε ἐπο�
χή καί µάλιστα στά χρόνια τῆς σκλαβιᾶς (1453�1821), ὅταν καί ἀπέδωσε «καρπόν εἰς ζωήν αἰώνιον».
Ἡ νύµφη µάλιστα τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησία περιεβλήθη τούς χρόνους ἐκείνους, ὅπως καί σήµερα περι�
βάλλεται, ὡς «πορφύραν καί βύσσον» τό αἷµα τῶν χιλιάδων νεοφανῶν Μαρτύρων τῆς ὀρθόδοξης πίστης
µας. Καί τά πάµφωτα αὐτά νέφη τῶν θείων καί καλλινίκων Νεοµαρτύρων τῆς Ὀρθοδοξίας κατα�
λάµπουν τό πνευµατικό στερέωµα τῆς Ἐκκλησίας ὡς «καλῶς ἀθλήσαντες καί στεφανωθέντες». Κα�
τέγραψαν δηλαδή µέ τήν ἀθάνατη ἐποποιία τοῦ µαρτυρίου τους τίς ὡραιότερες σελίδες τῆς ζώσας
Ἐκκλησίας.

Οἱ Νεοµάρτυρες ἑποµένως τῆς Ὀρθοδοξίας µας, πού εἶναι ἡ ζῶσα καί πρόσφατη ἱστορία τῆς
Ἐκκλησίας µας καί ἡ ἀδιαφιλονίκητη µαρτυρία τῆς Ἁγίας Τριάδας στόν κόσµο, ἀποτελοῦν τήν εὐλο�
γηµένη µερίδα τῶν εὐαρεστησάντων τόν Κύριο, εἴτε µέ τούς ἀκαταµάχητους ἀγῶνες τους εἴτε µέ τή

θυσία τοῦ αἵµατός τους, εἴτε µέ τή χριστιανική ὀρθόδοξη βιοτή τους πρός δόξα τοῦ
«ἐσφαγµένου ἀρνίου». Ἡ παρουσία τους ἑποµένως στήν καθηµερινή ζωή µας

καί ἡ ἀνατροφή µας µέ τό µαρτύριό τους καί τήν ὀρθόδοξη χριστια�
νική βιοτή µᾶς ἀποτελοῦν ἀφυπνιστικό σάλπισµα καί δια�
χρονική πηγή ἔµπνευσης στό δρόµο τῆς σωτηρίας, ἀλλά καί
αὐτοῦ τοῦ µαρτυρίου, ἐάν παραστεῖ ἀνάγκη.

Μεταξύ λοιπόν τῶν ἁγίων της Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας
µας εἶναι καί οἱ χιλιάδες τῶν Νεοµαρτύρων πού ἔχυ�

σαν τό αἷµα τους ἀπό τό 1453 πού ἁλώθηκε ἡ
Κωνσταντινούπολη ὥς τό 1838 καί πού ὁ
ἀριθµός τους εἶναι ἀνεξακρίβωτος. ∆οκιµα�
σµένοι σκληρά«ὡς χρυσός ἐν χωνευτηρίῳ»
ἔλαµψαν µέ τή γενναία ὁµολογία τους καί
τά ἀπάνθρωπα βασανιστήρια πού δέχτη�
καν µέ πραότητα καί καρτερία. Μέ ἁγιό�
τητα καί µέ σοφία ἀναδείχθηκαν ὁ κα�
θένας ἀπό αὐτούς στύλος καί ἑδραίωµα
τῆς Ὀρθοδοξίας, πρόµαχος τῶν ἑλλη�
νικῶν παραδόσεων καί µεγάλα ἀνα�
στήµατα τῆς Ἁγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγά�
λης Ἐκκλησίας.

(συνεχίζεται)



21

ΕΟΡΤΑΣΤΙΚΗ ΕΚΔΗΛΩΣΙΣΕΟΡΤΑΣΤΙΚΗ ΕΚΔΗΛΩΣΙΣ
ΚΑΤΗΧΗΤΙΚΩΝ ΣΧΟΛΕΙΩΝ ΙΚΑΤΗΧΗΤΙΚΩΝ ΣΧΟΛΕΙΩΝ ΙΕΡΑΣΕΡΑΣ

ΜΗΤΡΟΠΟΛΕΩΣ ΑΤΤΙΚΗΣΜΗΤΡΟΠΟΛΕΩΣ ΑΤΤΙΚΗΣ

�Στίς 4/17 Ἰανουαρίου 2010 καί ὥρα 5:30 µ.µ. στήν
αἴθουσα ἐκδηλώσεων τοῦ ∆ηµαρχείου Ἀχαρνῶν, τῇ
προτροπῇ καί εὐλογίᾳ τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου
Ἀττικῆς & Βοιωτίας κ. Χρυσοστόµου, πραγµατο�
ποιήθηκε ἑορταστική ἐκδήλωσις µέ τή συµµετοχή
τῶν Κατηχητικῶν Σχολείων τῆς Ἱ. Μητροπόλεως.

Στό πλούσιο πρόγραµµα πού ἀκολούθησε ψάλ�
θηκαν Ὕµνοι, Παραδοσιακά Κάλαντα καί διδα�
κτική Θεατρική παράσταση.

Στή συµµετοχή τῶν ἑκατόν εἴκοσι (120) καί πλέ�
ον παιδιῶν τῶν Κατηχητικῶν Σχολείων, εὐχάριστη
ἦταν καί ἡ φιλική συµµετοχή τοῦ παιδικοῦ χοροθε�
άτρου «Ἄµυνα» ὑπό τήν διεύθυνση τοῦ κ. Ὀρέστη
∆ηµητρίου καί Σταυρούλας Ἀσίκη.

Ἐπίσης συµµετεῖχαν παιδιά τῆς Μουσικῆς
Σχολῆς «Εὐξείνιος» ὑπό τή ∆ιεύθυνση τοῦ κ. Ἰωάν�
νη Ἰσχνόπουλου.

Ἡ ἑορτή ὁλοκληρώθηκε µέ τήν ὁµιλία τοῦ Σεβ.
Μητροπολίτου κ. Χρυσοστόµου, ὁ ὁποῖος στόν ἐπί�
καιρο καί περιεκτικό λόγο του ἐξέφρασε τήν χαρά
καί συγκίνησή του γιά τήν προσπάθεια τῶν παι�
διῶν τά ὁποῖα µετέφεραν ζεστασιά καί φῶς στίς
καρδιές ὅλων τῶν παρευρισκοµένων. Ἀκολούθως
πραγµατοποιήθηκε ἡ κοπή τῆς πατροπαράδοτης
Βασιλόπιτας.

Χαρά γιά ὅλους ἀποτέλεσε καί ἡ παρουσία τοῦ
Θεοφ. Ἐπισκόπου Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορί�
ου, τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου, τοῦ ἐκπροσώπου τοῦ ∆η�
µάρχου Ἀχαρνῶν κ. Θεοφίλου Ἀφουξενίδη , τῆς κ.
Χαριτίδου Μαρίας , τῆς κ. Ναβροζίδου Μαρίας, τῆς
κ. Ἀθηνᾶς ΣεFτανίδου, τῆς ∆ιευθύντριας τοῦ γρα�
φείου τοῦ ∆ηµάρχου κ. Παναγιωτίδου Πόπης καί
τῆς κ. Ἑλένης Ἀβραµίδου.

Στό τέλος τῆς ἑορτῆς ὁ Ἐφηµέριος τοῦ Καθεδρι�
κοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Νικολάου Ἀχαρνῶν, Πρεσβ. Μι�
χαήλ Κωνσταντινίδης, εὐχαρίστησε ὅλους τούς συν�
τελεστές, τά παιδιά, τούς παρευρισκοµένους καί βε�
βαίως τίς κατηχήτριες γιά τό κατηχητικό τους ἔργο.

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΥΓΗΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΥΓΗΡΕΙΣ

� Τό βράδυ τῆς Παρασκευῆς 16/29 Ἰανουαρίου ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος προέστη τοῦ Μ. Ἑσπερινοῦ πού τελέσθη�
κε στό πλαίσιο ἱερᾶς ἀγρυπνίας πρός τιµήν τοῦ νε�
οµάρτυρος Ἁγ. Γεωργίου τοῦ ἐν Ἰωαννίνοις εἰς τόν
ἱστορικό Ἱ. Ναό Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θεοτόκου Κα�
ραβᾶ Πειραιῶς, ἐνῶ τήν ἑποµένη, Σάββατο 17/30
Ἰανουαρίου, ἱερούργησε εἰς τήν πανηγυρίζουσα Ἱ.
Μονή Ἁγ. Ἀντωνίου Σαλαµῖνος.

ΤΗΝ ΔΙΑΚΟΝΙΑΝ ΣΟΥ ΠΛΗΡΟΦΟΡΗΣΟΝ



22

Ὁµοίως ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας
κ. Χρυσόστοµος προέστη τῆς πανηγύρεως τοῦ τι�
µωµένου ἐπ' ὀνόµατος τοῦ Καθηγητοῦ τῆς ἐρήµου
Ὁσίου Ἀντωνίου τοῦ Μεγάλου Ἱ. Ναοῦ ∆ήµου Με�
ταµορφώσεως.

� Εἰς τάς 18/31 Ἰανουαρίου κατά τήν πανηγυρική
σύναξη τῶν Πατριαρχῶν Ἀλεξανδρείας Ἁγ. Ἀθα�
νασίου καί Κυρίλλου πού ἐφέτος συνέπεσε µέ τήν
Κυριακή τοῦ Ἀσώτου ἑόρτασε µέ τήν ἁρµόζουσα
λαµπρότητα τήν δευτέρα πανήγυρί του ὁ Καθε�
δρικός Ἱ. Ναός Ἁγ. Ἀθανασίου Ν. Φιλαδελφείας.

Τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως κατά παράκληση τοῦ Μα�
καριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου κ. Χρυσοστόµου πού
παρέστη συµπροσευχόµενος εἰς τήν Θ. Λειτουργίαν
καί κήρυξε τόν θ. Λόγο προέστη ὁ Σεβ. Μητρο�
πολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος συµ�
παραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Μα�
ραθῶνος κ. Φωτίου καί τοῦ ἱεροῦ κλήρου.

�Εἰς τό πλαίσιο τῶν ποιµαντικῶν του καθηκόντων
ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀχα�ας καί πάσης Πελο�
ποννήσου κ. Καλλίνικος τήν ∆ευτέρα 19�1/1�2
ἱερούργησε καί κήρυξε τόν Θ. Λόγο εἰς τόν
ἑορτάζοντα Καθεδρικό Ἱ. Ναό Ἁγ. Μάρκου Εὐγε�
νικοῦ Πατρῶν, ἱερουργοῦντος τοῦ Πανοσιολο�
γιωτάτου Ἀρχιµ. Νικοδήµου Καλαυτῆ. Τήν ἐτήσια
πανήγυρι του ἑόρτασε καί ὁ Ἱ. Ναός Ἁγ. Μάρκου
Εὐγενικοῦ Μόντρεαλ Καναδᾶ.

�Εἰς τήν Ἱ. Μονή Ὀσ. Ὀνουφρίου Κερατέας µέ τήν
ἁρµόζουσα µοναστηριακή τάξη ἑορτάσθη καί
ἐφέτος τήν Τρίτη 20�1/2�2 ἡ µνήµη τοῦ Ὁσ. Εὐθυ�
µίου τοῦ Μεγάλου. Ἡ ὡς ἄνω Ἱ. Μονή ἑορτάζει
καθ' ἔτος τήν µνήµη τοῦ ἐπιφανοῦς Ὁσίου καί τόν
τιµᾶ εὐλαβῶς ὡς δεύτερο προστάτη της. Τοῦ ἱεροῦ
ἑορτασµοῦ προέστη ὁ κτήτωρ καί πνευµατικός πο�
δηγέτης τῆς Μονῆς Σεβ. Μητροπολίτης Εὐρίπου καί
Εὐβοίας κ. Ἰουστίνος.

� Ἁγιοπρεπῶς ἑορτάσθη τήν Παρασκευή 30�1/12�2

ἡ σύναξις τῶν τριῶν µεγάλων Οἰκουµενικῶν ∆ι�
δασκάλων καί ἱερουργῶν Βασιλείου τοῦ Μεγάλου,
Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου καί Ἰωάννου τοῦ Χρυ�
σοστόµου. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης κ.
∆ηµητριάδος κ. Μάξιµος προέστη τῆς πανηγύρεως
τοῦ Καθεδρικοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Τριῶν Ἱεραρχῶν
Θεσ/νίκης. Προεξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου
Ἀχα�ας καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλινίκου
ἑόρτασε τήν ἐτήσια πανήγυρί του ὁ Ἱ. Ναός Ἁγ.
Τριῶν Ἱεραρχῶν Κορίνθου. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Λαρίσης καί Πλαταµῶνος κ. Ἀθανάσιος προέστη
τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν τοῦ ἑορτάζοντος Ἱ. Ναοῦ
Ἁγ. Τριῶν Ἱεραρχῶν Ἐλασσῶνος. Ἐπίσης µέ τήν
πρέπουσα τιµή καί ἐκκλησιαστική τάξη ἡ ΠειραFκή
Ἐκκλησία τήν ἡµέρα αὐτή τιµᾶ τήν εὕρεση τῆς θαυ�
µατουργοῦ εἰκόνος τῆς Ὑπεραγίας Θεοτόκου στό
ἱερό νησί τῆς Τήνου (30�1�1823). Ἡ ἀνάµνησις τῆς
ὑπερφυοῦς φανερώσεως τοῦ θεοµητορικοῦ ἐκτυ�
πώµατος ἔχει καθιερωθῆ ὡς πανήγυρις τοῦ Ἱ. Ναοῦ
Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θεοτόκου εἰς τά Μανιάτικα Πει�
ραιῶς. Τοῦ θεοµητορικοῦ ἑορτασµοῦ προέστη ὁ
οἰκεῖος Μητροπολίτης Σεβ. κ. Γερόντιος.

� Μέ ἰδιότυπη κατάνυξη καί ἐκκλησιαστική λαµ�
πρότητα ἑορτάσθηκε τήν Καθαρά ∆ευτέρα 2/15 Φε�
βρουαρίου ἡ δεσποτική ἑορτή τῆς Ὑπαπαντῆς τοῦ
Κυρίου. Ἐπίκεντρο τοῦ ἰδιόµορφου φετεινοῦ ἑορ�
τασµοῦ ὑπῆρξαν οἱ Ἱ. Ναοί Ὑπαπαντῆς Κυρίου
Καλλιπόλεως Πειραιῶς καί Μαρκοπούλου Μεσο�
γειῶν καθώς καί αἱ ὁµώνυµαι Ἱ. Μοναί Αἰαντείου
Σαλαµῖνος καί Χορτοκοπίου Ἐλευθερουπόλεως.
Συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου
Βρεσθένης κ. Θεοδοσίου καί τοῦ ἱεροῦ κλήρου ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς Κυριακή τῆς
Τυρινῆς 1/14 Φεβρουαρίου προέστη τοῦ Μ. Ἑσπε�
ρινοῦ πού τελέσθηκε εἰς τόν ἑορτάζοντα Ἱ. Ναόν
Ὑπαπαντῆς Κυρίου Καλλιπόλεως Πειραιῶς. Εἰς τόν
αὐτόν Ἱ. Ναόν τῆς κυριώνυµον ἡµέραν τῆς ἑορτῆς
συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου
Βρεσθένης προέστη κατόπιν κανονικῆς ἀδείας τοῦ
οἰκείου Μητροπολίτου Σεβ. Γεροντίου ὁ Σεβ. Μη�
τροπολίτης Ἀχα�ας καί πάσης Πελοποννήσου κ.
Καλλίνικος.



2�

Τήν κυριώνυµο ἡµέρα τῆς ∆εσποτικῆς αὐτῆς ἑορτῆς
ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ.
Γερόντιος προέστη τῆς Θ. Λειτουργίας πού ἐτέλεσε
συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ ἱεροῦ κλήρου εἰς τήν
πανηγυρίζουσα Ἱ. Μονή Ὑπαπαντῆς Κυρίου (Φλε�
βαριώτισσα) Σαλαµῖνος.

Ὁµοίως κατά τήν εὔσηµο καί ἁγίαν αὐτήν ἑορτήν ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ.
Χρυσόστοµος προέστη τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν πού
τελέσθηκαν στό πλαίσιο τῆς ἐτήσιας ἑορτῆς τοῦ Ἱ.
Ναοῦ Ὑπαπαντῆς Κυρίου Μαρκοπούλου Μεσο�
γείων.

Μέ συνιερουργία τῶν Σεβ. Μητροπολίτου Λαρίσης
καί Πλαταµῶνος κ. Ἀθανασίου καί τοῦ τοποτηρη�
τοῦ τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Σερρῶν (Ἀνατολικῆς Μα�
κεδονίας καί Θράκης) Θεοφ. Ἐπισκόπου Χριστια�
νουπόλεως κ. Γρηγορίου ἑόρτασε δι' ἱερᾶς ἀγρυ�
πνίας τήν ἐτήσια πανήγυρί της ἡ Ἱ. Μονή Ὑπα�
παντῆς Κυρίου Χορτοκοπίου.




