


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Ἡ Ἁγία Εἰκών τῶν Θεοφανείων

βασταζομένη ἀπό εὐσταλεῖς εὔζωνας,
κατά τήν λιτανευτικήν πομπήν

πρός τόν Κεντρικόν Λιμένα Πειραιῶς.

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Ὁ Ἑορτασμός τῶν Ἁγίων Θεοφανείων 2009 ..... 3-6

Ἀπάντηση σέ ὑβριστικό δημοσίευμα .................. 7-9

Ἡ Ἁγία καί Μεγάλη Τεσσαρακοστή .................... 10-12

Φωνή ἀπό παλαιά .................................................. 13

Ἀφιέρωμα ................................................................ 14

Ἡ Φωνή τῶν Πατέρων .......................................... 15-17

Μικρά καί οὐσιώδη................................................ 18-19

Βιβλιοπαρουσίαση ................................................. 20

Τήν Διακονίαν σου πληροφόρησον..................... 21-23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 59ο Τεῦχος 956
Ἰανουάριος-Φεβρουάριος 2009

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ Β΄

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

ISSN: 1107-6763

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

Τά ἀνυπόγραφα ἄρθρα ἀποδίδονται
εἰς τήν διεύθυνσιν.

ΠΑΤΕΡΠΑΤΕΡ ΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ

«Μήν ἀνοίξης μακρά συνομιλία
μέ ἐκεῖνον πού σέ ἀκούει μέ κακή
ὄρεξη, γιά νά μήν τοῦ προκαλέσεις
ἀηδία και τόν κάνεις νά σέ ἀπο-
στραφεῖ».

(Ἅγιος Νικόδημος Ἁγιορείτης,
«Ἀόρατος Πόλεμος»)



Ὁ Ἑορτασμός τῶν Ἁγίων Θεοφανείων 2009

Υ
περέβη κάθε προσδοκίαν ἡ ἐπιτυχία τῆς διοργανώσεως
τῆς τελετῆς τῆς καταδύσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ εἰς τόν
Κεντρικό Λιμένα Πειραιῶς τήν ἡμέρα τῶν Θεοφανείων.

Παρά τάς ἐντόνους ἀντιδράσεις μεγαλοσχήμων παραγόντων
τῆς κρατούσης Ἐκκλησίας, οἱ ὁποῖοι προσεπάθησαν μέ κάθε
μέσον νά ματαιώσουν, ἤ νά δυσχεράνουν τήν διοργάνωσιν, ἡ
ἐπιδίωξίς των δέν ἔφερε ἀποτέλεσμα. Μέ περισσοτέρους ἀπό
6.000 (σύμφωνα μέ ἐκτιμήσεις τῶν λιμενικῶν) συγκεντρωμέ-
νους πιστούς, παρά τό ἐργάσιμον τῆς ἡμέρας, εἰς τήν προ-
βλήτα τοῦ μεγαλυτέρου λιμένος τῆς χώρας μας, οἱ Γνήσιοι
Ὀρθόδοξοι Χριστιανοί ἔδωσαν τά μηνύματά τους πρός αὐτούς
οἱ ὁποῖοι εὔχονται καί ἐπιδιώκουν τόν ἀφανισμόν καί τήν συρ-
ρίκνωσίν των.

Ἡ λιτανευτική πομπή ἐξεκίνησεν, ὅπως πάντοτε, ἀπό τόν
Ἱερόν Ναόν Ἁγίου Φιλίππου μέ τή συνοδείαν τριῶν φιλαρμο-
νικῶν (τῶν Δήμων Κορυδαλλοῦ, Ἀσπροπύργου καί Π. Φαλή-
ρου), αἱ ὁποῖαι ἐπαιάνιζον μελωδικῶς σκορπίζουσαι εἰς τόν
ἀέρα τήν χαράν τῆς λαμπροφόρου ἑορτῆς.

Αἱ σημαῖαι, τά λάβαρα, οἱ σταυροί καί τά ἑξαπτέρυγα τῶν
ἐκκλησιῶν, τά ὁποῖα ἔφερον μέ ὑπερηφάνειαν οἱ νέοι καί τά
τέκνα τῶν Γ.Ο.Χ. ἀπό τάς Ἀθήνας, τόν Πειραιάν καί τήν εὐρυ-
τέραν περιοχήν τῆς Ἀττικῆς, νέοι καί νεάνιδες ἐνδεδυμένοι μέ
τάς ἐθνικάς ἐνδυμασίας, ἔδωσαν τό μήνυμα τῆς προσηλώσε-
ως εἰς τάς ἐθνικάς μας παραδόσεις.



Παρόν καί τό μοναχικόν τάγμα τῆς Ἐκκλησίας, ὁ
χορός τῶν ἱεροψαλτῶν ὑπό τήν διεύθυνσιν τοῦ
Μουσικολογιωτάτου χοράρχου κ. Ἀθανασίου Ἰωαν-
νίδη, ἡ ἁγία εἰκών τῶν Θεοφανείων βασταζομένη
ἀπό εὐσταλεῖς εὔζωνας, ἡ παρεμβολή τῶν σεβα-
σμίων ἱερέων περιστοιχίζουσα τό ἱερόν Εὐαγγέλιον
καί τόν Τίμιον Σταυρόν καί τέλος οἱ Ἀρχιερεῖς συ-
νέθεταν τήν ἱεράν λιτανευτικήν πομπήν, τήν ὁποία
ἠκολούθη τό ἐκκλησίασμα τοῦ Ἁγίου Φιλίππου, τό
ὁποῖον, καθώς πλησίαζε τήν ἐξέδραν ἐνισχύετο ἀπό
τούς πιστούς τῶν ἄλλων ἐνοριῶν τῆς εὐρυτέρας πε-
ριοχῆς.

Οἱ Ἀρχιερεῖς Πειραιῶς & Σαλαμῖνος κ. Γερόντιος,
Ἀττικῆς & Βοιωτίας κ. Χρυσόστομος, Χριστιανου-
πόλεως κ. Γρηγόριος καί Μαραθῶνος κ. Φώτιος συ-
νήντησαν πλησίον τῆς ἐξέδρας τόν Μακαριώτατον
Ἀρχιεπίσκοπον Ἀθηνῶν & πάσης Ἑλλάδος κ.κ. Χρυ-
σόστομο Β΄, ὁ ὁποῖος τούς ὑπεδέχθη ὁμοῦ μετά τῶν
Ἀρχιερέων Ἀττικῆς & Διαυλείας κ. Ἀκακίου καί Λα-
ρίσης & Πλαταμῶνος κ. Ἀθανασίου. Ἅπαντες ὁμοῦ
ἀνέβησαν εἰς τήν ἐξέδραν, ἀκολουθούμενοι ἀπό τόν
Ἱερόν Κλῆρον, τούς ἱεροψάλτας καί τούς ἐκπροσώ-
πους τῶν ἀρχῶν. Πρίν τήν κατάδυσιν τοῦ Τιμίου
Σταυροῦ ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος ἀπηύθυ-
νε πρός τούς παρόντας τήν ἑόρτιον προσλαλιάν, δί-
δων τό μήνυμα τῆς καλῆς ὁμολογίας:

«Σεβασμιώτατοι Ἀδελφοί ἐν Χριστῷ Ἅγιοι Ἀρχιερεῖς.
Σεβαστόν καί Θεόκλητον Ἱερατεῖον, ἡ ἀνύστακτος
φρουρά ἐπί τῶν ἀδαμαντίνων ἐπάλξεων τῆς παρα-
δοθείσης πίστεως.
Ἀξιότιμοι κύριοι ἐκπρόσωποι τῆς πολιτείας.
Λαέ τοῦ Κυρίου περιούσιε, ὁ φύλαξ τῆς Ὀρθοδοξίας.

Χαιρετισμόν ἑόρτιον ἀπευθύνομεν ὑμῖν καί παντί τῷ
πληρώματι τῆς Ἐκκλησίας τῶν σεπτῶν παραδόσεων.

�



�

Ἠλεήθημεν παρά Θεοῦ, ὅπως καί κατά τό παρόν
ἔτος ἑορτάσωμεν θεαρέστως καί θεοφιλῶς τό μέγα
μυστήριον τῆς βαπτίσεως τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Χρι-
στοῦ ἐν τῷ Ἰορδάνῃ ποταμῷ κατά τό καθαγιασμένον
ἐκκλησιαστικόν ἑορτολόγιον. Σήμερον ἡ χάρις τοῦ
Θεοῦ ἐπέλαμψε λαμπροφανῶς καί ἐκφαντορικῶς ἐπί
τόν Ἰορδάνην καί πᾶσαν τήν ὑφήλιον, εἰς χαροποί-
ησιν τῶν καρδιῶν ἡμῶν, διά τῆς ἐπιφανείας ἐν τῷ
κόσμῳ τοῦ μεγάλου μυστηρίου τῆς Τρισυποστάτου
Θεότητος.

Ἐν ταύτῃ τῇ μεγαλειώδει ἑορτῇ, τοῦ Κυρίου βα-
πτιζομένου, ὁ Ἰορδάνης ἐστράφη εἰς τά ὀπίσω, οἱ
οὐρανοί διηνοίγησαν καί τό Πανάγιον Πνεῦμα ἐν
εἴδει περιστερᾶς κατῆλθεν ἐπί τόν βαπτιζόμενον
Ἰησοῦν, ἐνῷ ἡ φωνή τοῦ Πατρός ἐμαρτύρει οὐρανό-
θεν ἐν τῷ κόσμῳ τήν Υἱότητα Αὐτοῦ “Οὗτος ἐστίν ὁ
Υἱός μου ὁ ἀγαπητός ἐν ᾧ ηὐδόκησα”.

Ὁ θεῖος Παῦλος μαρτυρεῖ περί τούτου λέγων:
“ Ἐπεφάνη ἡ χάρις τοῦ Θεοῦ ἡ σωτήριος πᾶσιν
ἀνθρώποις παιδεύουσα ἡμᾶς ἵνα ἀρνησάμενοι τάς
κοσμικάς ἐπιθυμίας σωφρόνως καί δικαίως ζήσωμεν
ἐν τῷ νῦν αἰῶνι” (Τιμ. Β´ 11).

Ἡ μαρτυρία αὕτη περιγράφει τόν τέλειον ἄνθρω-
πον, ἐστολισμένον τήν εὐπρέπειαν καί κοσμιότητα
μετά μεγαλοπρεποῦς τιμῆς ἄνωθεν, ὡς κατ' εἰκόνα
Θεοῦ πλασθέντα. Σκοπός ὅθεν τοῦ Θεϊκοῦ βαπτι-
σμοῦ, δέν ἦτο ἡ κάθαρσις τοῦ ἀναμαρτήτου Ἰησοῦ,
ἀλλά ὁ καθαγιασμός τῶν ὑδάτων καί ἡ πρωτότυπος
εἰκών τοῦ βαπτισμοῦ τῶν ἀνθρώπων, πρός ἀπαλλα-
γήν ἐκ τῆς προπατορικῆς ἁμαρτίας καί τόν καθαρι-
σμόν ἐκ τῶν ἰδίων ἁμαρτιῶν.

Τοῦ μυστηρίου τούτου τελουμένου, ἐπαναλαμ-
βάνεται πάλιν καί ἀενάως ἡ αὐτή Θεία ἐπιφάνεια
ἐπί τήν ἁγίαν κολυμβήθραν ὡς ἐν τῷ Ἰορδάνῃ πο-
ταμῷ.

Ἡ θεία χάρις ἄνωθεν ἐπιφοιτῶσα ἀοράτως διά
τῶν εὐχῶν τοῦ Ἱερέως, ἁγιάζει τό ὕδωρ, ὁ δέ βαπτι-
ζόμενος καθίσταται κατά χάριν υἱός καί κληρονό-
μος Θεοῦ συγκληρονόμος δέ Χριστοῦ, κατά τόν
αὐτόν καί πάλιν Ἀπόστολον Παῦλον: “Εἰ δέ τέκνα
καί κληρονόμοι, κληρονόμοι μέν Θεοῦ συγκληρονό-
μοι δέ Χριστοῦ” (Ρωμ. Η´ 17).

Ὤ βάθος πλούτου σοφίας καί ἀγάπης θεϊκῆς!

Ὤ δόξα ἀμάραντος καί τιμή οὐράνιος του ἀνθρω-
πίνου γένους!

Εἰς τοιοῦτον μεγαλεῖον ὑψουμένου τοῦ ἀνθρώ-
που, ἄρα γε ποία ἡ ὀφειλομένη εἰς Θεόν εὐχαριστή-
ριος ἀνταπόδοσις;

Πολλή ἡ ἀπογοήτευσις ἀγαπητοί.
Ἡ παραπαίουσα ἀνθρωπότης κατά τό πλεῖστον,

δέν πιστεύει ὅτι ὑφίσταται τοιοῦτος λόγος, διότι κα-
τεχράσθη τοῦ δικαιώματος τῆς ἐλευθερίας ἐκ τῆς
κακῆς ἐπιλογῆς τρόπου ζωῆς.

Ὤ λύπη καί ὀδύνη!
Ὁ ἐξαγορασθείς ἐκ τῶν ἀλύτων δεσμῶν τοῦ Ἅδου

ἄνθρωπος διά τῆς ἐν τῷ Σταυρῷ Θυσίας τοῦ Θεαν-
θρώπου, ἀντί τῆς προσφορᾶς διά βίου, ἀενάων εὐχα-
ριστιῶν πρός τόν Σωτῆρα Χριστόν, ἔστρεψε τά νῶτα
πρός τόν οὐρανόν, ἐμβλέψας εἰς τήν γῆν κάτω καί
δή εἰς τό χῶμα τῆς γῆς, δηλαδή εἰς τά ἁμαρτωλά
θέλγητρα τῆς ματαιότητος, τά ὁποῖα ἔθεσε ἰδανικά
τῆς ζωῆς του καί συνωθεῖται εἰς τό βάραθρον παν-
τελοῦς ἐξαχρειώσεως τῆς Θεϊκῆς εἰκόνος, τήν ὁποί-
αν ἔλαβεν θεόθεν ἀπό τῆς δημιουργίας του.

Τί δέ τό ἐπακόλουθον; Ἀπώλεια ψυχῆς καί ἀπώ-
λεια φρενῶν καί λογικῆς, μέχρις ἀγρίων ἐνστίκτων,
κατά τῶν συνανθρώπων του, καθώς πρό ὀλίγων
ἡμερῶν διεπιστώθη, ἐκ τῶν βανδαλισμῶν καί τῆς
καταστροφῆς περιουσιῶν ἀνευθύνων καί ἀθώων
ἀνθρώπων ἐν μέσαις Ἀθήναις καί ἀλλαχοῦ. Τοιαῦτα
τά ἀποκυήματα τῆς ἀποστασίας ἀπό τοῦ Θεοῦ, διό-
τι γέγραπται: “νοῦς ἀποστᾶς ἀπό τῆς θεωρίας τοῦ
Θεοῦ ἤ κτηνώδης γίνεται ἤ δαιμονιώδης”!

Ἀλλ' ὤ φιλέορτον σύστημα! Ἀγαπητοί μοί συμ-
πανηγυρισταί! δεῖ σήμερον νά εἴχομεν ἀμιγῆ χαράν
ἑορτασμοῦ τῆς μεγάλης ἡμέρας τῶν Θεοφανείων



�

ἀλλά τό φάσμα τῶν ἡμερῶν τούτων, προστιθεμένων
καί τοῦ πολυαιμάτου πολέμου τῆς Γάζας καί τῆς με-
γάλης οἰκονομικῆς κάμψεως, συνέχει καί συνθλίβει
τάς καρδίας μας.

Μέ ὑψηλόν ὅμως τό φρόνημα καί τό καθῆκον
πρός τήν ὀρθήν πίστιν καί τήν ἀγάπην τῶν συναν-
θρώπων μας, ὑψοῦμεν χεῖρας ἱκέτιδας πρός τόν δυ-
νάμενον σώζειν Φιλάνθρωπον Θεόν καί παρακα-
λοῦμεν, ὅπως ἱλέῳ ὄμματι ἐπιβλέψῃ ἐπί τήν παρα-
παίουσαν ἀνθρωπότητα, ἐπανάγων ταύτην εἰς τήν
ὁδόν τῶν θείων ἐνταλμάτων Του, διά τήν κατανόη-
σιν τοῦ ὑψηλοῦ προορισμοῦ της.

Ἠμεῖς δέ, “τό μικρόν ποίμνιον τοῦ Χριστοῦ”, δέον
ὅπως κατανοήσωμεν τήν ἀποστολήν μας εἰς τήν
πνευματικήν κονίστραν τοῦ κόσμου τούτου, ὅτι ἄνω-
θεν ἡ κλῆσις ἡμῶν εἰς τόν τίμιον ἀγῶνα τῆς πίστεως.
Διό, καλούμεθα ὅπως ἐπαυξήσωμεν τό καθῆκον μας
διά ζωῆς θεαρέστου καί ἀγρύπνου διαφυλάξεως
Θερμοπυλῶν τῆς πανταχόθεν βαλλομένης ὀρθοδό-
ξου πίστεως εἰς τάς ἡμέρας μας, ὡς ἐντεταλμένοι
ἱερολοχίται.

Εἰς τούς κρισίμους δέ τούτους καιρούς, κατά τούς
ὁποίους ὁ ὀλέθριος οἰκουμενισμός κατεμόλυνε ἀπ'
ἄκρου εἰς ἄκρον τήν πίστιν τῶν καινοτόμων, ἡ μόνη
ἐναπομείνασα Ἐκκλησία πιστή καί ἀμετακίνητος εἰς
τήν ὑπακοήν τῶν θείων Ἀποστολικῶν καί Πατε-
ρικῶν ἐνταλμάτων, εἶναι ἡ κατακομβιτική Ἐκκλη-
σία, ἡμῶν τῶν χλευαστικῶς ἀποκαλουμένων “πα-
λαιοημερολογιτῶν”.

Τοῦτο λέγομεν ὄχι ὡς αὐτοπροβολήν, ἀλλά μετά
πόνου διά τήν γενικήν ἐξάπλωσιν ἀνεμποδίστως τῆς
παναιρέσεως τοῦ Οἰκουμενισμοῦ, κυοφορήματος

ὄντος τοῦ Φαναρίου, κατά τόν ἀνερμήνευτον προ-
καθήμενον αὐτοῦ.

Εὐχαριστοῦντες ὅθεν τῷ Θεῷ καί Σωτῆρι ἡμῶν,
διά τήν κλῆσιν ἡμῶν εἰς τόν εὐαγῆ ὑπέρ τῆς ἀμώμου
πίστεως ὀγδοήκοντα πενταετῆ ἀγῶνα, ἀναφωνοῦ-
μεν ὡς ὑψηλήν ὑπόσχεσιν, τό τοῦ σοφοῦ Βρυενίου:

“Οὐκ ἀρνησώμεθά σε φίλη Ὀρθοδοξία.
Οὐ ψευσόμεθά σε πατροπαράδοτον σέβας.
Ἐν σοί ἐγεννήθημεν.
Ἐν σοί ζῶμεν καί ἐν σοί κοιμηθησόμεθα.
Εἰ δέ καιρός καλέση καί μυριάκις ὑπέρ σου τε-

θνηξώμεθα”».
Ἡ τελετή ὡλοκληρώθη διά τῆς καταδύσεως τοῦ

Τιμίου Σταυροῦ εἰς τά ὕδατα τοῦ Πειραϊκοῦ Λιμέ-
νος, τόν ὁποῖον ἀνέσυρε εἷς ἀπό τούς θαρραλέους
νέους, οἱ ὁποῖοι ἔπεσον εἰς αὐτά.

Εἰς τήν τελετή παρευρέθησαν, ὁ ἐκπρόσωπος
τοῦ Προέδρου τῆς Βουλῆς, Ἀντιπρόεδρος κ. Ἀνα-
στάσιος Νεράντζης, ὁ Ἀντιπρόεδρος τῆς Βουλῆς κ.
Βαΐτσης Ἀποστολάτος, ὁ Γενικός Γραμματέας τῆς
Κοινοβουλευτικῆς ὁμάδος τῆς Ν. Δ. κ. Ἰωάννης
Τραγάκης, οἱ Βουλευταί: Βασ. Οἰκονόμου, Νίκ.
Καντερές, Ἰωάν. Διαμαντίδης, Γρηγ. Νιώτης, Αἰκ.
Παπακώστα καί Δημ. Λιντζέρης, οἱ πρ. Βουλευταί,
Ἠλ. Βουγιουκλάκης καί Ἰωάν. Κουράκος, ὁ Νομάρ-
χης Δυτ. Ἀττικῆς Ἀρ. Ἀρκουδάρης, ὁ Ἀντινομάρχης
Πειραιῶς κ. Παῦλος Τριανταφύλλου, οἱ Νομαρχια-
κοί Σύμβουλοι Ἰωάν. Μαρωνίτης καί Εἰρ. Βασιλά-
κη, ὁ Δήμαρχος Βιλλίων καί ὁ Δήμαρχος Μαγού-
λας κ. Θεόφ. Ρόκας, ὁ Ἀντιδήμαρχος Παιανίας, ἡ
Ἀντιπρόεδρος τοῦ Δημοτικοῦ Συμβουλίου Νικαίας
Ἀθηνᾶ Χαραλαμπίδου –Μπούτση, ὁ Κοινοτάρχης
Ροδοπόλεως κ. Χρ. Κλεφτάκης, ὁ Δημοτικός Σύμ-
βουλος Πειραιῶς κ. Βασίλ. Βουράκης, οἱ ἐκδόται
Πειραϊκοῦ τύπου Χάνδακας καί Δημ. Μουζακίτης
ὁ Πρόεδρος τῆς ὁμοσπονδίας Κερκυραίων, ἐκπρό-
σωποι τῶν ποντιακῶν σωματείων Μαγούλας,
Ἀσπροπύργου, Ἀχαρνῶν, Λιοσίων καί Ἐρετρίας κα-
θώς καί ἄλλοι ἐκπρόσωποι συλλόγων καί φορέων.

Τά Θεοφάνεια ἑωρτάσθησαν μέ λαμπρότηταν μέ
τήν κατάδυση τοῦ Τιμίου Σταυροῦ, ἐκτός ἀπό τόν
Πειραιάν καί εἰς τάς πόλεις τῆς Θεσσαλονίκης, τῆς
Κορίνθου, τοῦ Βόλου, τῆς Χαλκίδος κ.ἀ., καθώς
ἐπίσης καί εἰς τήν Νέαν Ὑόρκην.



�

Σ
έ πρόσφατη ἀνακοίνωση τοῦ Γραφείου Τύπου
τῆς νεοημερολογητικῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως
Πειραιῶς, τό ὁποῖο ὑπογράφει μάλιστα ὁ ἴδιος

ὁ Μητροπολίτης, ἐντελῶς ἀπρόκλητα ἐπιτίθεται
κατά τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν. Ἀκόμη
καί ὁ τίτλος τοῦ ἐγγράφου: «Ἀνακοινωθέν» παρα-
πέμπει σέ πολεμικά ἀνακοινωθέντα παλαιοτέρων
ἐποχῶν. Δέν κατανοοῦμε, ὅμως, πρός τί ἡ ἀπώλεια
τῆς ψυχραιμίας τοῦ Σεβασμιωτάτου;

Στήν ἀρχή προσπαθεῖ νά δικαιολογήσει τό ξέ-
σπασμά του ἀναφέροντας ὅτι στόν Πειραιᾶ καί τίς
γύρω περιοχές «διαστηριοποιοῦνται ὅμιλοι αὐτο-
προσδιοριζόμενοι ὡς Γνήσιοι Ὀρθόδοξοι Χριστιανοί,
οἱ ὁποῖοι ἔχουν τούς δικούς τους Ναούς καί τόν δικό
τους κλῆρο καί δροῦν μέ τό ἴδιο τυπικό καί τίς ἴδιες
τελετουργίες μέ τήν Ἀδιαίρετον Ὀρθόδοξον Καθο-
λικήν Ἐκκλησίαν τῆς Ἑλλάδος (sic). Εἴμεθα ἑπομέ-
νως ὑποχρεωμένοι νά ἀνακοινώσωμεν δι’ αὐτούς τά
κάτωθι». Λυπούμεθα, ἀλλά δὲν μποροῦμε νά κατα-
νοήσουμε τήν λογικήν τοῦ Σεβασμιωτάτου. Τί ἀπό
αὐτά, τά ὁποῖα ἀναφέρει, τόν ἐρέθισε τόσο ὥστε νὰ
διασαλπίσει ἐπίθεση ἐναντίον μας;

Τό ὅτι ἔχουμε τούς δικούς μας ναούς γιά νά λει-
τουργούμεθα καί δέν καταλαμβάνουμε τούς δικούς
του; Ἐπί 85 χρόνια οἱ νεοημερολογῖτες ἁρπάζουν
ναούς καί μονές παλαιοημερολογιτῶν (πρόσφατο
παράδειγμα τό «Ἄξιον Ἐστίν» τῆς Βαρυμπόμπης)
καί ὄχι τό ἄντίθετο.

Μήπως τό ὅτι ἔχουμε τόν δικό μας Ἱερό Κλῆρο;
Καί τί τόν ἐνοχλεῖ αὐτό; Τουλάχιστον ὁ δικός μας
Κλῆρος συντηρεῖται ἀπό τά βοηθήματα τῶν πιστῶν
μας καί δέν ἐπιβαρύνει τόν κρατικό προϋπο-
λογισμό. Ἐνῶ τόν κ. Σεραφείμ καί τούς κληρικούς
του πληρώνουμε ἐμεῖς ὅλοι οἱ φορολογούμενοι
πολῖτες, συμπεριλαμβανομένων καί τῶν παλαιοη-
μερολογιτῶν. Ὁ κλῆρος τῶν νεοημερολογιτῶν εἶναι
δημόσιοι ὑπάλληλοι καί ἐμεῖς ὅλοι τούς μισθοδο-
τοῦμε. Γιατί ὁ κ. Σεραφείμ προσβάλλει ἕνα μέρος

αὐτῶν πού τόν μισθοδοτοῦν; Μήπως δέν ἔχει συ-
νειδητοποιήσει ὁ κ. Σεραφείμ ὅτι εἶναι ὑπάλλη-
λός μας καί πρέπει νά μᾶς φέρεται μέ περισσότερο
σεβασμό;

Ἔχουμε, λέγει τό ἴδιο τυπικό καί τίς ἴδιες τελε-
τουργίες. Αὐτό δέν εἶναι ἀπόλυτα ἀκριβές. Ἐμεῖς
ἀκολουθοῦμε τό τυπικό τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλη-
σίας, ὅπως τό παραλάβαμε ἀπό τούς Πατέρες μας.
Οἱ περί τόν κ. Σεραφείμ παρέλαβαν τό ἴδιο τυπικό,
ἄλλά τό ἔχουν κατακρεουργήσει. Ἀρκεῖ μόνον νὰ
ἀναφέρουμε ὅτι μυστήρια γάμου καί βαπτίσεων
πού κανονικῶς ἔχουν διάρκεια μίας ὥρας στούς να-
ούς τοῦ κ. Σεραφείμ τελοῦνται μέ διαδικασίες
«ἐξπρές», σέ εἴκοσι λεπτά. Καί ἄς μήν ἀναφερθοῦμε
στήν βαθμιαία ἀντικατάσταση τοῦ τύπου τοῦ
ὀρθοδόξου βαπτίσματος μέ τό ποδόλουτρο...

Ἀλλά ἔστω ὅτι εἴχαμε τό ἴδιο τυπικό. Σέ τί τόν
ἐνοχλεῖ αὐτό; Καί οἱ οὐνῖτες τό ἴδιο τυπικό ἔχουν
καί ὁ κ. Σεραφείμ δέν φαίνεται νά ἐνοχλεῖται. Ἐμᾶς
πάντως δέν θὰ μᾶς ἐνοχλοῦσε καθόλου τό νά τη-
ροῦσαν καί οἱ νεοημερολογῖτες τό ἴδιο τυπικό μέ
ἐμᾶς. Μάλιστα τούς εὐχόμαστε νά τό πράξουν.

Στή συνέχεια ὁ Σεβασμιώτατος αἰσθάνεται τήν
ἀνάγκη νά ἀνακοινώσει γιά ἐμᾶς κάποια πράγματα.
Σέ αὐτά τοῦ ἀπαντοῦμε:

1. Πράγματι ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ εἶναι μία.
Εἶναι τό ἕνα καί μοναδικό σῶμα τοῦ Χριστοῦ.
Ἐκτός τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ δέν ὑπάρχουν μυ-
στήρια. Ἐμεῖς αὐτά τά πιστεύουμε καί τά κηρύτ-
τουμε. Διδασκαλία περί τῆς μοναδικότητας τῆς
Ἐκκλησίας μπορεῖ νά κάνει ὁ κ. Σεραφείμ στούς
ἐκκλησιαστικά ὁμοίους καί ἀνωτέρους του στήν
Ἱεραρχία πού ἔργῳ καί λόγῳ ἀμφισβητοῦν αὐτό τό
δόγμα, συλλειτουργοῦν καί συμπροσεύχονται μέ
τούς ποικίλλους ἑτεροδόξους, ἀναγνωρίζουν τά
μυστήρια τους καί ὁμολογοῦν καινοφανῆ δόγματα

Ἀπάντηση σέ ὑβριστικό δημοσίευμα

CDCDCDCDCDCDCDCDC



8

περί «δύο πνευμόνων» τῆς Ἐκκλησίας (Παπισμοῦ
καί Ὀρθοδοξίας).

Καυχᾶται ὅτι ἔχει κοινωνία μέ τίς ἄλλες ἐπίση-
μες «Ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες» ἄλλων κρατῶν παρά
τίς διαφορές τους στο ἑορτολόγιο ἤ καί στό πα-
σχάλιο (ἡ Ἐκκλησία τῆς Φιλλανδίας ἀκολουθεῖ καί
τό παπικό ἡμερολόγιο καί τό παπικό πασχάλιο) καί
θεωρεῖ τοῦτο ἀπόδειξη τοῦ κύρους τῆς Ἐκκλησίας
του. Αὐτό εἶναι ἀπόδειξη τῆς ἑορτολογικῆς βαβυ-
λωνίας ἡ ὁποία ἐπικρατεῖ στήν κοινωνία τῶν «ἐπι-
σήμων Ὀρθοδόξων Ἐκκλησιῶν» καί τίποτε παρα-
πέρα.

Καί τοῦτο, ἀσφαλῶς, εἶναι δεῖγμα τῆς προσβλη-
θείσης ἑορτολογικῆς ἑνότητος τῆς Ἐκκλησίας, καί
ἄρα δέν εἶναι ἀλήθεια ὅτι ἡ ἑορτολογική διαφορο-
ποίηση δέν δημιουργεῖ κανενός εἴδους διάσταση
στό σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, διότι διετάραξε τήν ἑορ-
τολογική τάξη καί ἁρμονία πού εἶχε καθιερώσει ἡ
Α´ Οἰκουμενική Σύνοδος. Ἡ δέ ἀθέτηση τοῦ πα-
σχαλίου (ἀπό τήν Ἐκκλησία τῆς Φιλλανδίας μέ τήν
ὁποία καυχᾶται ὁ κ. Σεραφείμ ὅτι ἔχει κοινωνία)
ἀποτελεῖ παράβαση τοῦ Ὅρου τῆς Α´ Οἰκουμε-
νικῆς Συνόδου καί ἄρα δέν ἀποτελεῖ ἁπλή κανονι-
κή παράβαση, ἀλλά δογματική.

2. Ὁ κ. Σεραφείμ ἐπικαλεῖται νομικές διατάξεις
τῆς Ἑλληνικῆς πολιτείας. Πρέπει νά πληροφορηθεῖ
ὅτι στήν Ἑλληνική πολιτεία ἐξακολουθεῖ νά ἰσχύει
τό Νομοθετικό Διάταγμα τοῦ Βασιλέως Γεωργίου:

«Περί τοῦ νέου "Πολιτικοῦ Ἡμερολογίου"» τῆς 18-
1-1923 τὸ ὁποῖο στήν παρ. 3 τοῦ ἄρθρου 1 ἀναφέ-
ρει ρητῶς: «Διατηρεῖται ἐν ἰσχύϊ τὸ ἰουλιανόν Ἡμε-
ρολόγιον ὅσον ἀφορᾷ ἐν γένει τὴν Ἐκκλησίαν καὶ
τὰς θρησκευτικάς ἑορτάς». Αὐτή ἡ διάταξη δέν
ἀντικαταστάθηκε ποτέ ἀπό ἄλλο Νομοθετικό Διά-
ταγμα καί συνεπῶς ἐξακολουθεῖ νά ἰσχύει.

Ὁ κ. Σεραφείμ ἐπικαλεῖται καί τό Σύνταγμα.
Ὅμως τό ἰσχύον Σύνταγμα τῆς Ἑλλάδος ἀναφέρει
στό ἄρθρο 3 παρ. 1 ὅσα ὁ κ. Σεραφείμ γράφει στό
«ἀνακοινωθέν» του, ἀλλά παρακάτω συνεχίζει λέ-
γοντας περί τῆς Ἐκκλησίας ὅτι αὐτή πρέπει νά: «τη-
ρεῖ ἀπαρασάλευτα, ὅπως ἐκεῖνες, (οἱ ὁμόδοξες
Ἐκκλησίες) τούς ἱερούς ἀποστολικούς καί συνοδι-
κούς κανόνες καί τίς ἱερές παραδόσεις». Ἡ νεοημε-
ρολογιτική Ἐκκλησία δέν πληρεῖ αὐτές τίς προϋπο-
θέσεις, διότι οἱ λειτουργοί της συστηματικῶς παρα-
βιάζουν τούς ἀποστολικούς καί τούς συνοδικούς κα-
νόνες καί ἀθετεῖ τίς ἱερές παραδόσεις. Συνεπῶς ἂς
μὴ καυχᾶται, διότι κατά τήν ἀκρίβεια τῶν νόμων καί
τοῦ Συντάγματος (πού ὅμως δὲν τηροῦνται ἐπα-
κριβῶς στήν χώρα μας) ἡ Ἐκκλησία τοῦ κ. Σεραφείμ
εἶναι καί παράνομη καί ἀντισυνταγματική.

Ἐπικαλεῖται ἀκόμη καί μία απόφαση τοῦ Ἀρεί-
ου Πάγου τοῦ 1980 διά τῆς ὁποίας οἱ Γ.Ο.Χ. δέν θε-
ωροῦνται ἰδιαίτερη θρησκευτική κοινότητα, ἀλλά
ἀνήκουν στήν δική του τὴν νεοημερολογιτική Ἐκ-
κλησία, ἀκόμη καί παρά την θέλησή τους! Σέ αὐτό
τοῦ ἀπαντοῦμε ὅτι ὑπάρχει χρονικά μεταγενέστερη
ἀπόφαση 1444/1991 τῆς ὁλομελείας τοῦ Συμβου-

Ἡ τοπική ἐφηµερίς «Ἐν Πειραιεῖ»
τῆς 25�2/10�3�2009 προέβαλε ὡς
κύριον θέµα τῆς πρώτης σελίδος τήν
ἐν Πειραιεῖ ἐκσπάσασαν διαµάχην,
παραθέτουσα ἐκτενήν ἀναφοράν µέ
παραθέσεις ἀποσπασµάτων ἀπό τά
«ἀνακοινωθέντα» καί τάς ἐπιστολάς
τοῦ κ. Σεραφείµ, καθώς καί τάς
ἀπαντήσεις τοῦ Σεβ. Πειραιῶς κ. Γε�
ροντίου. Λίαν ἐπιτυχηµένα σχόλια
διά τήν ἀπόπειραν τοῦ κ. Σεραφείµ
νά ἐπιβάλει περιοριστικά µέτρα εἰς
τούς δηµοσιογράφους ὑπάρχουν καί
εἰς τήν ἱστοσελίδα πειρα5κῶν εἰδήσε�
ων www.piraeusnews.gr



9

λίου τῆς Ἐπικρατείας, ἡ ὁποία ἀναφέρει ῥητῶς ὅτι
οἱ Γ.Ο.Χ.: «...ἔχουν συμπήξει ἰδιαίτερη θρησκευτική
Κοινότητα, σχετικά μέ τήν ὁποία ἔχει καταχωρισθεῖ
στά πρακτικά συζητήσεων τοῦ Συντάγματος 1975
εἰδική δήλωση τοῦ ἀρμοδίου Ὑπουργοῦ Παιδείας καὶ
Θρησκευμάτων...».

3. Ὁ Σεβασμιώτατος κ. Σεραφείμ προσπαθεῖ νά
προσβάλλει τήν κανονικότητα τῆς ἀποστολικῆς
μας διαδοχής ἐπικαλούμενος ὡς ἐπιχειρήματα, τίς
διασπάσεις μεταξύ τῶν Γ.Ο.Χ., τό ὅτι ἐλάβαμε ἐπι-
σκοπικές χειροτονίες ἀπό τήν Ἐκκλησία τῶν Ρώ-
σων τῆς Διασπορᾶς (ὑπερορίως) καί τήν ἀριθμητι-
κή μας ὀλιγότητα.

Ὅσον ἀφορᾶ τίς διασπάσεις, γνωρίζει πολύ κα-
λά ὁ κ. Σεραφείμ ὅτι ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ ἀπό
τήν ἐποχή τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων μέχρι σήμερα
ὑπέστη πολλές ἀποσπάσεις αἱρετικῶν καί σχισμα-
τικῶν κοινοτήτων. Αὐτό σέ τίποτε δέν παραβλάπτει
τήν κανονικότητα τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, ἡ
ὁποία πάντοτε παρέμενε ἀλώβητη καί ἐνιαία, πα-
ρά τίς ἀποσπάσεις διαφόρων ὁμάδων ἀπό αὐτήν.

Ὁ κ. Σεραφείμ ἐνθυμήθηκε ὅτι, ὅταν μετά τόν
μεγάλο διωμό τοῦ 1951-1953 ἐναντίον μας δύο
Ἀρχιερεῖς μας ἀπεβίωσαν καί ἄλλοι δύο δελεα-
σθέντες ἀπό τούς διῶκτες, ὑπέκυψαν καί προσε-
χώρησαν στήν κρατοῦσα Ἐκκλησία (ὅπου ἔγιναν
δεκτοί ὡς Ἀρχιερεῖς μετά τήν προδοσία τους δί-
χως νά χειροτονηθοῦν ξανά) τότε ἡ Ἐκκλησία μας
χειροτόνησε Ἀρχιερεῖς μέ τήν βοήθεια Ἀρχιερέων
τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας τῆς Διασπορᾶς, δηλαδή
αὐτῶν πού βρέθηκαν ἐξόριστοι στήν Δύση μετά
τήν ἐπιβολή τῆς Ὀκτωβριανῆς Ἐπαναστάσεως
στήν Ρωσία.

Σέ καιρούς διωμοῦ καί ἀναστατώσεως ἀπό αἱρέ-
σεις (ὅπως ἡ δική μας ἐποχή) πολλές φορές ἔγιναν
ὑπερόριες χειροτονίες, οἱ ὁποῖες ὄχι μόνον δέν εἶναι
ἀντικανονικές, ἀλλά καί ἐπιβεβλημένες. Καί τό
Πατριαρχεῖο Κωνσταντινουπόλεως πολλές φορές
χειροτονοῦσε ὑπερορίως Ἀρχιερεῖς καί Πατριάρχες
ἀκόμη γιά τήν Ἀλεξάνδρεια καί τήν Ἀντιόχεια, ὅταν
ἡ κυριαρχία τῶν Μονοφυσιτῶν στίς χῶρες τῆς Συ-
ρίας καί τῆς Αἰγύπτου (μετά μάλιστα τήν Ἀραβική
κατάκτηση) δέν ἐπέτρεπε στά Πατριαρχεῖα αὐτά
τήν χειροτονία Ἀρχιερέων.

Τέλος, ἡ ὀλιγότητα τοῦ ἀριθμοῦ τῶν Γ.Ο.Χ. δέν
ἀποτελεῖ ἐπιχείρημα ἐναντίον τῆς κανονικότητάς
τους. Ἡ κανονικότητα δέν μετρᾶται μέ τόν ἀριθμό
τῶν ὁπαδῶν. «Οὐκ ἐν τῷ πολλῷ τὸ εὖ, ἄλλ’ ἐν τῷ εὖ
τό πολύ». Ἐν τοιαύτη περιπτώσει οἱ (κατά πολύ πο-
λυπληθέστεροι ἀπό τούς νεοημερολογῖτες) παπι-
κοί θά εἶχαν καί τήν σφραγῖδα τῆς κανονικότητας.
Ὅμως οὔτε ὁ κ. Σεραφείμ ἀποδέχεται κάτι τέτοιο.

4. Ὁ Σεβασμιώτατος τελειώνοντας μᾶς πληρο-
φορεῖ ὅτι ἡ νεοημερολογιτική Ἐκκλησία ἀντιμέτω-
πίζει τήν «ἀπαράδεκτη κατάσταση» τῶν Γ.Ο.Χ. καί
«ὑπομένει τήν ἀντιποίηση μέ πολλή προσευχή» διό-
τι «διακινδυνεύουμε τήν σωτηρία τῶν αἰωνίων
ψυχῶν μας».

Πράγματι, ἡ «πολλή προσευχή» εἶναι τό μέσον μέ
τό ὁποῖο ἀντιμετωπίζει ἡ Ἐκκλησία τοῦ κ. Σεραφείμ
τήν κατάστασή μας ἐπί 85 ἔτη! Ἐπειδή ὅμως κατά τόν
γνωμικόν «σύν Ἀθηνᾷ καί χεῖρα κίνει», δέν ἀρκέσθη-
κε στίς προσευχές, ἀλλά «κίνησε» λίγο καί τό χεράκι
της ἐναντίον μας, ὑποκινῶντας διωγμούς, φυλακί-
σεις, ἐξορίες, ξυλοδαρμούς, ἀποσχηματισμούς καί ξυ-
ρίσματα κληρικῶν μας, ἀνατροπές ἐπιταφίων (στόν
Πειραιᾶ), ἀπαγορεύσεις τελετῶν, σφραγίσματα καί
κατεδαφίσεις ναῶν, βίαιες διακοπές τῆς θείας λει-
τουργίας, ἀνατροπή καί ποδοπάτηση τῶν μυστηρίων
μας, ἑκατοντάδες ποινικές διώξεις κληρικῶν μας γιά
«ἀντιποίηση ἀρχῆς», ἀκόμη καί θανάτους πιστῶν καί
κληρικῶν μας, καί ὅλα αὐτά τά ὁποῖα ἔχει καταγρά-
ψει στίς μελανές της σελίδες ἡ Ἱστορία τοῦ εἰκοστοῦ
αἰῶνος. «Δόξα τῇ μακροθυμίᾳ» τῆς Ἐκκλησία τοῦ κ.
Σεραφείμ! Φαντασθεῖτε νά μή μᾶς ὑπέμενε μέ τόση
προσευχή, τί θά εἴχαμε πάθει!

Ἀντί ὁ Σεβασμιώτατος νά ἐκδίδει πολεμικά ἀνα-
κοινωθέντα ἐναντίον μας, ἡ στοιχειώδης εὐπρέπεια
θά ἀπαιτοῦσε ἕνα πρᾶγμα ἐκ μέρους του: νά ζητήσει
δημοσίως συγγνώμη γιά τούς διωγμούς πού ἡ
Ἐκκλησία του ἐξαπέλυσε ἐναντίον τῶν Γ.Ο.Χ. Ἄς βρεῖ
τό θάρρος νά μιμηθεῖ τόν Πάπα, πού -ἔστω καί μέ δι-
πλωματικό τρόπο- ζήτησε ἀπό τό Θεό νά συγχωρέ-
σει τούς παπικούς γιά τά ὅσα ἐγκλήματα διέπραξαν
κατά τῶν Ὀρθοδόξων. Ἄν τοῦτο δέν μπορεῖ νά πρά-
ξει, τουλάχιστον ἄς σιωπεῖ καί ἂς μή προκαλεῖ.

(Ἐκ τοῦ Γραφείου Τύπου τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως
Γ.Ο.Χ. Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος).



1�

Ε ῎φθασε καί πάλι γιά τούς Χριστιανούς ἡ
εὐλογηµένη καί περιπόθητη περίοδος τῆς
῾Αγίας καί Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς. Ναί,

χωρίς ὑπερβολή ἡ περίοδος τῆς αὐστηρότερης
νηστείας τοῦ Χριστιανικοῦ ὀρθοδόξου ἑορτο�
λογίου, εἶναι γιά τά πιστά µέλη τῆς ᾿Εκκλησίας,
περίοδος χαρᾶς. Χαρᾶς βεβαίως πνευµατικῆς.
Χαρᾶς οὐσιαστικῆς καί ρεαλιστικῆς. Αὐτή ἡ
χαρά δέν µποροῦν οὔτε νά τήν νιώσουν οὔτε
νά τήν κατανοήσουν οἱ «Χριστιανοί» ἐκεῖνοι,
πού δέν ἔχουν συνδέσει τή ζωή τους µέ τή ζωή
τῆς ᾿Εκκλησίας. Αὐτοί τήν ἀληθινή χαρά δέν
µποροῦν νά τή γευθοῦν οἱ ἐκκοσµικευµένοι
Χριστιανοί.

῾Η ῾Αγία µας ᾿Εκκλησία, αὐτή πού συνεχίζει
στό πέρασµα τῶν αἰώνων νά συνδέει τούς πι�
στούς µέ τό θεανθρωπικό πρόσωπο τοῦ Κυρίου
µας ᾿Ιησοῦ Χριστοῦ, γι’ αὐτό καί ὁρίζεται καί
διαφορετικά ὡς «ὁ Χριστός παρατεινόµενος εἰς
τούς αἰῶνες», πολλές φορές µέσα στή διάρκεια
τοῦ ἔτους, καλεῖ τούς πιστούς νά ἀφήσουν τίς
χίλιες µύριες φροντίδες τους, τίς βιοτικές φρον�
τίδες τους, γιά νά ἐµβαθύνουν καί νά φιλο�
σοφήσουν στίς βάσεις, στούς στόχους τῆς ζωῆς,
νά ἀγγίξουν τά ὑπαρξιακά ἀγωνιώδη ἐρωτήµα�
τα πού ἀπασχολοῦν ὅλους ἐν γένει τούς ἀνθρώ�
πους. «Ναυτιῶν τῷ σάλῳ τῶν βιοτικῶν µε�
ληµάτων...» ψάλει ὁ ἱερός Μελωδός τῆς ᾿Εκ�
κλησίας µας, ῞Αγιος ᾿Ιωάννης ὁ ∆αµασκηνός.

Πράγµατι οἱ βιοτικές φροντίδες µᾶς πνίγουν στήν
κυριολεξία καί χάνουµε ἐξ αἰτίας τους τόν
ὁρίζοντα καί τόν σκοπό τῆς ζωῆς µας. ῾Η ᾿Εκ�
κλησία ὅµως πού ἔργο της εἶναι νά προσανα�
τολίζει τά τέκνα της πρός τήν αἰωνιότητα,
φροντίζει νά µᾶς θυµίζει τόν προορισµό µας.
᾿Αφορµή γι’ αὐτό λαµβάνει ἀπ’ τίς µεγάλες ∆ε�
σποτικές καί Θεοµητορικές ἑορτές, µέ τίς ὁποῖες
ἀναγάγει τό νοῦ καί τή σκέψη µας στή Βασιλεία
τοῦ ἐν Τριάδι ῾Αγίου Θεοῦ µας. Φροντίζει νά µή
χάνουµε τή ρότα µας πρός τήν αἰωνιότητα.

῾Η περισσότερη κατάλληλη περίοδος ὅµως γι’
αὐτό ἀκριβῶς τό ἔργο τῆς περισυλλογῆς, εἶναι
ἡ περίοδος τῆς ῾Αγίας καί Μεγάλης Τεσσαρα�
κοστῆς. Τό προοίµιό της εἶναι ἡ περίοδος τοῦ
Τριωδίου ἤ τῶν ἀποκρεῶν. ῾Η εἰσαγωγική αὐτή
περίοδος τῶν τεσσάρων Κυριακῶν ἀποκο�
ρυφώνεται τήν Καθαρά ∆ευτέρα. Γιά πολλούς
συνειδητούς Χριστιανούς ἀλλά καί γιά τά Μο�
ναστήρια τῆς ᾿Ορθοδοξίας σ’ ὅλο τόν κόσµο καί
ἰδιαίτερα στό Ἅγιον ῎Ορος, ἡ ῾Αγία Τεσσαρα�
κοστή ἀρχίζει µέ τό λεγόµενο Τριήµερο. Τέλεια
ἀσιτία καί ἀποσία τήν Καθαρά ∆ευτέρα, τήν Κα�
θαρά Τρίτη καί τήν Καθαρά Τετάρτη ὡς τό µε�
σηµέρι περίπου, πού τελεῖται ἡ θεία Λειτουργία
τῶν προηγιασµένων Τιµίων ∆ώρων. Μαζί µέ τήν
τέλεια ἀποχή ἀπ’ τήν τροφή προστίθενται καί
οἱ πολύωρες προσευχές πού µέ θέρµη ἀπευθύνον�
ται στόν ῞Αγιο Θεό ἀπ’ τούς Χριστιανούς. ῾Ο

H AΓΙΑ
ΚΑΙ

ΜΕΓΑΛΗ
ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΣΤΗ



11

Μέγας Κανών τοῦ µεγάλου ποιητοῦ ῾Αγίου
᾿Ανδρέου Κρήτης µέ τήν ὑψηλή δύναµη τῶν
νοηµάτων καί τή ζεστή κατάνυξη προσπαθεῖ νά
ἀνοίξει τά φιλάνθρωπα σπλάγχνα τοῦ Θεοῦ,
ἀλλά καί νά ἀναγάγει τό νοῦ καί τήν καρδιά τῶν
πιστῶν πρός τόν θρόνο τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ.
Μᾶς καλεῖ νά ἀφήσουµε τήν ἀλογία, πού συχνά
µᾶς κυριεύει, νά αἰσθανθοῦµε τήν ἔλλειψη τοῦ
Θεοῦ στή ζωή µας, νά ὑποτάξουµε τή βουλιµία
µας γιά τροφή καί τρυφή, νά ἀναστήσουµε τήν
νεκρωµένη συνείδησή µας, νά µιµηθοῦµε τή δι�
καιοσύνη τοῦ Θεοῦ, νά διορθώσουµε τόν ἄχρη�
στο βίο µας. Νά ἀναγνωρίσουµε τήν οἰκτρή
ἀτέλειά µας καί ἐν µετανοίᾳ νά προστρέξουµε
στόν φιλάνθρωπο Σωτῆρα καί νά τοῦ ζητήσου�
µε νά µᾶς ἀνορθώση. Λογισµοί καί σκέψεις
ἀνόητες λήστεψαν καί ρήµαξαν τήν ζωή µας. ῾Η
ἀπάτη τοῦ ἐπιφανειακά ὡραίου µᾶς ξεστράτι�
σε συχνά. ῾Η φιλήδονη ζωή, µᾶς λέρωσε τόν
χιτῶνα τοῦ ῾Αγίου Βαπτίσµατος. Τά πάθη
κυρίεψαν τήν ψυχή µας κι ὁ νοῦς σκοτίσθηκε.

«Μορφώσας µου, τήν τῶν παθῶν ἀµορφίαν,
ταῖς φιληδόνοις ὁρµαῖς, ἐλυµηνάµην τοῦ νοῦ, τήν
ὡραιότητα». Μόνο σ’ αὐτή τῆς σπουδαίας
σύλληψης καί βαθειᾶς ψυχολογικῆς παρα�
τηρήσεως ρήση τοῦ Ἁγίου Ἀνδρέου Κρήτης, νά
ἐντρυφήσει κανείς καί θά τοῦ εἶναι ἀρκετή νά
κατανοήση, πόσο σηµαντική εἶναι ἡ περίοδος
αὐτή τῆς νηστείας, ὡς περίοδος καί περισυλ�
λογῆς. ῾Ο νοῦς µου ἔχασε τήν πρώτη του δύνα�
µη. ῎Επαψε πλέον νά ἀναζητᾶ τήν λύση τῶν
µεγάλων καί ἀναπόφευκτων προβληµάτων τοῦ
ἀνθρώπου. ∆έν σκέπτεται τόν θάνατο καί τή
φθορά πού ρηµάζει τήν ὕπαρξή µας. Οὔτε
ἐνδιαφέρεται γιά τήν αἰώνια ζωή πού προσφέρει
ὁ ᾿Ιησοῦς Χριστός. Ναρκωµένος, κοιµισµένος,
νεκρός, βαδίζει στήν ἀγκαλιά τοῦ αἰώνιου
θανάτου καί περιφρονεῖ τή ζωή καί τόν ζωῆς χο�
ρηγό. Ἀλλά ἐνῶ αὐτά συµβαίνουν στούς ἐκκο�
σµικευµένους Χριστιανούς, σ’ αὐτούς πού ἡ
πίστη στό πρόσωπο τοῦ Θεανθρώπου εἶναι πε�
ριττή καί ἀνώφελη· πού δέν περιµένουν οὔτε
ἀνάσταση νεκρῶν, οὔτε αἰώνια ζωή, ἀλλά πα�
ραδωµένοι βαδίζουν στό θάνατο· ἀπεναντίας οἱ
συνειδητοί Χριστιανοί βρίσκονται σέ ἐγρήγορ�
ση καί «ἀγαλλοµένῳ ποδί» τρέχουν ἀκάθεκτοι

πρός τόν ζωοδότη Χριστό τήν πηγή τῆς ζωῆς.
Μιᾶς ζωῆς ὄχι µίζερης ἀλλά ζωῆς πλούτου
ἀκένωτου καί ἀσύλληπτου.

῎Ερχονται καί παρέρχονται τά χρόνια, καί οἱ
ἄνθρωποι πού µέ τόν τρόπο ζωῆς τους καί τίς
ἐπιλογές τους ἀρνήθηκαν τήν ἀνεκτίµητη προ�
σφορά τῆς ζωῆς πού τούς δόθηκε, γιορτάζουν.
Γιορτάζουν ἀσταµάτητα. Γιορτάζουν σέ κάθε
εὐκαιρία. Γιορτάζουν ὅταν εἶναι γιορτή. Γιορ�
τάζουν κι ὅταν εἶναι πένθος. Γιορτάζουν τήν
᾿Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ, τά Χριστούγεννα, τῆς
Παναγίας, τίς ὀνοµαστικές τους ἑορτές, τά
γενέθλια... γιορτάζουν καί µέ τήν ἔναρξη τῆς νη�
στείας, τοῦ πένθους τῆς περισυλλογῆς. Κι ἐνῶ
τόσο πολύ γιορτάζουν νιώθουν νηστικοί, πει�
νασµένοι, δυστυχεῖς. ∆έν βρίσκουν δυστυχῶς
οὔτε µιά στιγµή ἀπ’ τό χρόνο τους, νά σηκώσουν
τά µάτια τους καί νά δοῦν δίπλα τους τήν πηγή
τῆς ζωῆς ὥστε νά σκύψουν νά πιοῦν. ῞Οποιος
πιεῖ ἀπ’ αὐτή τήν πηγή ὄχι µόνο δέν θά ξανα�
διψάσει ἀλλά θά γίνει καί ὁ ἴδιος πηγή ζωῆς
ἀλλοµένην εἰς ζωήν αἰώνιον, ὅπως εἶπε ὁ
Χριστός στή Σαµαρείτιδα. ῎Ετσι κι αὐτή τή
σπουδαιότερη στιγµή πού τοῦ προσφέρει ἡ ᾿Εκ�
κλησία γιά ἀνάνηψη, ὁ Χριστιανός πού ἔµεινε
Χριστιανός µόνο στήν ταυτότητα ὄχι µόνο δέν
τήν ἐκµεταλεύεται ἀλλά ἀπεναντίας, ἰδιαίτερα
τότε ὀργιάζει σέ κραιπάλες καί µέθη, σέ κῶµες
καί ἀσέλγιες µέσα ἀπ’ τόν καρνάβαλλο πού τούς
καλεῖ ὅπως κάθε χρόνο, νά µήν ἀσχοληθοῦν µ’
αὐτά, ἀλλά νά κοιτάξουν νά διασκεδάσουν,
γιατί ἡ ζωή εἶναι µικρή καί ὁ θάνατος δυστυχῶς
γρήγορα θά τούς προλάβει.

Τί κρίµα πράγµατι γιά ἕναν βαπτισµένο καί
κεκληµένο σέ αἰώνια ζωή χριστιανό!

῎Αλλη µιά διάσταση ἀνοίγει ἡ ᾿Εκκλησία γιά
τούς πιστούς ἐκτός ἀπό τήν προηγούµενη. Πρίν
τήν ᾿Ανάσταση προηγεῖται ὁ Σταυρός καί ὁ
θάνατος. «∆εῦτε οὖν καί ἡµεῖς κεκαθαρµένες δια�
νοίας, συµπορεύθωµεν αὐτῶ καί συσταυ�
ρωθῶµεν καί νεκρωθῶµεν δι’ αὐτοῦ ταῖς τοῦ βίου
ἡδονές, ἵνα καί συζήσωµεν αὐτῷ...». Πράγµατι
ὅποιος θέλει νά δώσει τήν ψυχή του πρέπει νά
τήν ἀπολέσει γιά νά τήν ξαναβρεῖ στήν αἰώνια
ζωή. Αὐτές εἶναι οἱ µεγάλες ἀλήθειες ὅπως µᾶς
τίς φανέρωσε τό θεανδρικό πρόσωπο τοῦ Χρι�



12

στοῦ. Γι’ αὐτό καί οἱ Χριστιανοί νεκρώνουν µέ
τή νηστεία καί τήν κακοπάθεια, τόν παλαιό
ἑαυτό τους, ὥστε νά τόν παραλάβουν ἀνακαι�
νισµένο. Εἶναι, λοιπόν, δυνατόν νά µήν ἔχει χαρά
πηγαία καί ζωηρή µέσα του ὁ χριστιανός, ὅταν
εἰσέρχεται στό στάδιο τῆς νηστείας; ὅταν
γνωρίζει αὐτή καθαυτή ἡ ἀναµονή τῆς ἀνάστα�
σης, ἀλλά ἀκόµη κι αὐτή καθαυτή ἡ µετοχή στή
νηστεία γεµίζει τούς χριστιανούς µία ἀνεξήγη�
τη χαρά. Εἶναι ἐπειδή συµµετέχουν ἔτσι στή ζωή
τοῦ Χριστοῦ. ᾿Αλλά οἱ κοσµικοί ἄνθρωποι νιώ�
θουν ἄραγε ποτέ µιά τέτοια πλούσια καί διαρκῆ
χαρά ἤ ἀκόµη καί ὅταν διασκεδάζουν µιά
ἀδιόρατη ἤ πολύ φανερή θλίψη σκεπάζει τό
πρόσωπο τῆς ψυχῆς τους;

Καί πέρα ἀπ’ αὐτά, ἐπίσης, ἡ ῾Αγία Τεσσα�
ρακοστή ἔχει ἀκόµη κάτι πολύ οὐσιαστικό νά
µᾶς πεῖ. Εἶναι ἡ περίοδος αὐτή προτύπωσης τῆς
θλίψης τῶν ἐσχάτων ἡµερῶν τήν ἐποχή τοῦ
ἀντιχρίστου. Γιά τό λόγο αὐτό τήν Καθαρά
∆ευτέρα, στό ἀπόδειπνο, διαβάζεται τό Εὐαγ�
γέλιο τῆς θλίψεως αὐτῆς. Τό Εὐαγγέλιο πού
ἀναφέρεται στά ἔσχατα. ∆ιαβάζεται µαζί µέ τήν

προφητεία τῶν ἐσχάτων καί ἡ ἄλλη συναφής
προφητεία τῆς καταστροφῆς τῆς ῾Ιερουσαλήµ ἡ
ὁποία προφητεύθηκε ἀπό τόν Χριστό καί
ἐκπληρώθηκε τό 72 µ.Χ. ἐπί Τίτου. ᾿Αλλά καί ἡ
καταστροφή τῆς ῾Ιερουσαλήµ καί ἡ φοβερή
ἐκείνη θλίψη εἶναι προεικόνισµα τῆς ἐποχῆς τῶν
ἐσχάτων.

«Καί ἔσται σηµεῖα ἐν ἡλίῳ καί σελήνῃ καί
ἄστροις, καί ἐπί τῆς γῆς συνοχή ἐθνῶν ἐν
ἀπορίᾳ, ἠχούσης θαλάσσης καί σάλου, ἀπο�
ψυχόντων ἀνθρώπων ἀπό φόβου καί προσ�
δοκίας τῶν ἐπερχοµένων τῇ οἰκουµένῃ· οἱ γάρ
δυνάµεις τῶν οὐρανῶν σαλευθήσονται. Καί
τότε ὄψονται τόν Υἱόν τοῦ ἀνθρώπου ἐρχόµε�
νον ἐν νεφέλῃ µετά δυνάµεως καί δόξης πολλῆς.
᾿Αρχοµένων δέ τούτων γίνεσθαι, ἀνακύψατε, καί
ἐπάρατε τάς κεφαλάς ὑµῶν!...Προσέχετε δέ
ἑαυτοῖς µή ποτέ βαρυνθῶσιν ὑµῶν αἱ καρδίαι ἐν
κραιπάλῃ καί µέθῃ καί µερίµνες βιωτικαῖς,
καί αἰφνίδιος ἐφ’ ὑµᾶς ἐπιστῆ ἡ ἡµέρα ἐκείνη·
ὡς παγίς γάρ ἐπελεύσεται ἐπί πάντας τούς κα�
θηµένους ἐπί πρόσωπον πάσης τῆς γῆς. ᾿Αγρυ�
πνεῖτε οὖν ἐν παντί καιρῷ δεόµενοι, ἵνα κατα�
ξιωθεῖτε ἐκφυγεῖν ταῦτα πάντα τά µέλλοντα γίνε�
σθαι, καί σταθῆναι ἔµπροσθεν τοῦ Υἱοῦ τοῦ
ἀνθρώπου» (Λουκᾶ κα´ 8�36).

῞Οσοι Χριστιανοί, λοιπόν, βρίσκονται ἐν
ἐγρηγόρσῃ καί µετέχουν σ’ αὐτή τήν ἠθεληµένη
θλίψη τῆς νηστείας τῆς ῾Αγίας τεσσαρακοστῆς,
θά εἶναι ἕτοιµοι νά προφυλαχθοῦν ἀπ’ τή
µέλλουσα ἐκείνη θλίψη πού ἐπαγγέλεται ὁ
Κύριος. Θά εἶναι ἕτοιµοι, γιατί θά νήψουν καί
θά περιµένουν, ὄχι µέ ἀγωνία καί τρόµο, ἀλλά
µέ χαρά καί ἐλπίδα τήν ἐπιφάνεια τῆς ∆ευτέρας
Παρουσίας τοῦ Κυρίου ἡµῶν ᾿Ιησοῦ Χριστοῦ.
῞Οσοι µετέχουν στή θλίψη αὐτή, θά µετάσχουν
στή χαρά καί τῆς ᾿Αναστάσεως, ἀλλά καί τῆς Β´
Παρουσίας τοῦ Κυρίου.

Γι’ αὐτό τό λόγο ἡ ῾Αγία καί µεγάλη Τεσσα�
ρακοστή καθώς καί τό συνδεόµενο µ’ αὐτή ὡς
ἀποκορύφωµά της, τό Πάσχα εἶναι ἡ µεγαλύτερη
χαρά τῆς Χριστιανοσύνης. Εἶναι ἡ χαρά καί ὁ
θρίαµβος τῆς νίκης κατά τῆς φθορᾶς καί τοῦ
θανάτου.

Καλή Τεσσαρακοστή, λοιπόν, ἀδελφοί µου.
Φιλήµων.



1�

Η῾ ἀναβολή τοῦ Συνεδρίου µας ὀφείλεται εἰς τήν κρι�
σιµότητα τῆς καταστάσεως τήν ὁποίαν ὡς Ἕλλη�
νες εἴµεθα ὑποχρεωµένοι νά ἀναγνωρίσωµεν. Τό

Συνέδριόν µας δέν ἐµαταιώθη ἀλλ’ ἀνεβλήθη καί θά γίνῃ
ὁπωσδήποτε. ∆έν παραλείψαµεν τηλεγραφικῶς νά
εἰδοποιήσωµεν τά ἀνά τήν χώραν παραρτήµατα διά τήν
ἀναβολήν καί δι’ ἐκτενεστέρων ἐγκυκλίων µας ἐξηγήσα�
µεν ἐπαρκῶς τόσον τούς λόγους τῆς ἀναβολῆς ὅσον καί
περί τῶν ὑπερόχων τοῦ Συνεδρίου ἀποτελεσµάτων, τά
ὁποῖα ἐκ τοῦ ἀσφαλοῦς προσδοκῶµεν.

Ἀτυχῶς ἡ τηλεγραφική πρό µιᾶς ὁλοκλήρου
ἑβδοµάδος εἰδοποίησίς µας δέν κατέστη δυνατόν
ἐγκαίρως λαµβανοµένη νά ἀποτρέψῃ τήν ἄφιξιν
ἐνταῦθα πολλῶν ἀντιπροσώπων ἐκ Μακεδονίας,
Ἠπείρου καί νήσων, ἐξ ὧν ὅµως πολλοί καίτοι ἐπλη�
ροφορήθησαν ἐν Θεσσαλονίκῃ καὶ ἀλλαχοῦ τήν ἀνα�
βολήν, ἐξηκολούθησαν τό µέχρι τῆς πρωτευούσης τα�
ξείδιόν των καί τοῦτο ἀσφαλῶς ὀφείλεται εἰς τόν ἔντο�
νον ζῆλον των, τό µεγαλειῶδες ὑπέρ τοῦ Ἱεροῦ ἀγῶνος,
ἐνδιαφέρον των καί τήν βαθυτάτην συναίσθησιν ὅτι
κάθε θυσία εἶναι ἀσήµαντος χάριν τῆς Ἁγίας ἡµῶν
Ὀρθοδόξου πίστεως.

Εὔλογος εἶναι ἡ βαθυτάτη συγκίνησις τήν ὁποίαν
αἰσθανόµεθα διά τό τόσον ὑψηλόν φρόνηµα τῶν
ἀδελφῶν ὁλοκλήρου τῆς χώρας τό ὁποῖον οἱ ἀφιχθέντες
ἀδελφοί µᾶς µετέδωσαν, ὁπλιζόµενοι δέ οὕτω
ἀντλοῦµεν τήν δύναµιν πού χρειάζεται διά νά προ�
χωρήσωµεν µέχρι πέρατος ἄνευ δισταγµῶν καί ἄνευ
ἀµφιβολιῶν περί τῆς περιφανοῦς ὑπέρ τῆς Ὀρθο�
δοξίας µας νίκης.

Ἀνάξιοι ἡµεῖς ἡγήτορες τοῦ Ἱερωτέρου καί
Ἁγιωτέρου τῶν Ἀγώνων, ἑδραζόµεθα εἰς τάς εὐχάς καί
εὐλογίας τῆς Ἁγίας καί Ἱερᾶς µας Συνόδου τῆς µοχ�
θούσης, ἀλλά µή καταπονουµένης, τῆς ἐµπνεούσης καί
ἐνθαµυνούσης τά διαβήµατά µας, τῆς συνεχοῦς ἐπικα�
λουµένης τήν ἐκ Θεοῦ δύναµιν καί ἥν δι’ αὐτῆς
ἀντλοῦµεν τῇ συνδροµῇ ὑµῶν, θά ἀγωνισθῶµεν µέχρι
θανάτου διά τά ἰδεώδη τῆς Ἁγίας ἡµῶν πίστεως.

Ἡ Κυριακή τῆς Ὀρθοδοξίας ἡ προοριζοµένη διά τήν
ἔναρξιν τοῦ Συνεδρίου µας, ἀπέβη ὁ φωτεινός φάρος
ὁ ὁποῖος θά ὁδηγῇ ὅλους µας εἰς τήν ὁδόν τοῦ
καθήκοντος.

Ἡ ἡµέρα αὕτη δέν παρῆλθεν ἄκαρπος ἐπ’ εὐκαιρίᾳ
τῆς ἀφίξεως ἐνίων ἀντιπροσώπων καί πεποίθαµεν ὅτι
µεταδίδοντες ὑµῖν οὗτοι τάς ἀντιλήψεις των θά σᾶς κα�
ταστήσωσι κοινωνούς τῆς χαρᾶς καί τῶν ἐλπίδων µας
τάς ὁποίας ηὐδόκησεν ὁ Ὕψιστος νά µᾶς παράσχῃ
εὐχαῖς τῆς Ἁγίας καί Ἱερᾶς µας Συνόδου.

Θά σᾶς µεταδώσωσι τά τῆς λαµπροφόρου ταύτης
ἑορτῆς καί τά ἐπακολουθήσαντα ταύτην. Θά σᾶς µε�
ταδώσωσι τόν ἐνθουσιασµόν µας καί τήν πεποίθησίν
µας. Θά σᾶς µεταδώσωσι τάς ἐλπίδας µας καί τούς
πόθους µας. Θά σᾶς µεταδώσωσι τάς ἀντιλήψεις µας καί
τάς προσπαθείας µας.

Εἰς ὑµᾶς ἐναπόκειται ἡ κρίσις ἥν ἐπιεικῆ ἐπικα�
λούµεθα διότι ὡς ἀνάξιοι ὑπηρέται Μεγαλειώδους καί
Θείου ἔργου εἴµεθα ἄνθρωποι ἀτελεῖς καί ἀτελῆ τά ἔργα
µας, δι’ ὅ καί παρακαλεῖτε ἐν ταῖς προσευχαῖς σας ὅπως
Κύριος ὁ Θεός ἡµῶν γνωρίσῃ ἡµῖν ὁδόν ἐν ᾗ πο�
ρευσόµεθα.

Ἀλλά καί ἐν τῇ ἀτελείᾳ µας ἐπιτρέψατέ µας νά Σᾶς
ἀπευθύνοµεν τόν ἐγκάρδιον χαιρετισµόν µας τούς
ἀδόλους ἀδελφικούς ἀσπασµούς µας, τάς ἀνεκφράστους
εὐχαριστίας µας καί τόν θαυµασµόν µας διά τήν
πίστιν σας, διά τάς θυσίας σας, διά τάς ταλαιπωρίας
σας καί διά τήν πρόθυµον συνδροµήν σας καί ἐν τέλει
διά τήν χαράν τήν ὁποίαν µᾶς ἐπροξενήσατε νά
γνωρίσωµεν προσωπικῶς ἐνίους ἐκ τῶν ἀντιπροσώπων
σας, χαρά µεγάλη, µειώσασα τήν λύπην µας διά τήν ἀνα�
βολήν τοῦ Συνεδρίου µας.

Ἐπί τούτοις διατελοῦµεν
Μετά τῆς ἐν Χριστῷ ἀγάπης

κατασπαζόµενοι πάντας

Ἡ Κεντρική ∆ιοίκησις

Ὁ Πρόεδρος: Π. Kήρυκος
Ὁ Γεν. Γραµµατεύς Σ. Pαυτόπουλος

Οἱ ἀντιπρόεδροι: Α. Kοντός, Λ. Mαντζῶρος
Ὁ Ἔφορος: Σ. Γιωργᾶς

Ὁ Εἰδικός Γραµµατεύς ∆. Kυριακόπουλος
Ὁ Κοσµήτωρ: Σ. Ἀλοίµονος

Ὁ Ταµίας: Γ. Kόττης
Τά Μέλη: Ν. Μανουσάκης, Γ. Φραγκογιάννης,

Π. Φουντής, Π. Κρεµµύδας, Ι. Μελανίτης,
Π. Λαµέρας, Γ. Γαλάνης.

Μία Φωνή ἀπό παλαιάΜία Φωνή ἀπό παλαιά

Διάγγελμα τῆς Κεντρικῆς Διοικήσεως
τῆς Πανελλήνιας Θρησκευτικῆς καί Ἐθνικῆς

Ὀρθοδόξου Κοινωνίας*

** «Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟ∆ΟΞΙΑΣ», Ἀρ. φ. 26, ἔτος 2ον, 3/3/1947, σελ. 3.



Η
Ἱερά Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γνη�

σίων Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν Ἑλλάδος
ἀποφάσισε νὰ ἀφιερώσει τόν

ηµεροδείκτη τοῦ ἔτους 2009 στόν
Ἅγιο Νικόδηµο τόν Ἁγιορείτη,
ἐπ᾽ εὐκαιρίᾳ τῆς συµπληρώσεως
200 ἐτῶν ἀπό τῆς ὁσιακῆς κοι�
µήσεώς του. Εἶναι αὐτό ὀφειλό�
µενο χρέος στόν πατέρα και δι�
δάσκαλο τῆς Ὀρθοδοξίας πού
ὡς τηλαυγής φάρος ἀπό τήν
χερσόνησο τοῦ Ἄθω ἐφώτι�
σε µέ τίς σοφές του διδαχές
τό ὑπόδουλο γένος τῶν
Ἑλλήνων. Τό ἔθνος µας
τότε, πελαγοδροµοῦσε
στά ὕδατα τῆς ἱστο�
ρίας, µέσα στήν ἀσέ�
ληνη νύκτα τῆς ὀθω�
µανικῆς σκλαβιᾶς.
Αἱµορραγοῦσε συ�
νεχῶς ἀπό τήν ἁρπα�
γή τῶν παιδιῶν του,
τά ὁποῖα οἱ βάρβαροι
δυνάστες µετέτρεπαν
σέ ἀδίστακτους δολο�
φόνους τῶν ὁµοεθνῶν τους, σέ γενίτσαρους.
Ἀλλά καί ἡ ἐθελούσια ἐξωµωσία ὅσων Ἑλλή�
νων εἶχαν ἀσθενές τό φρόνηµα καί τήν πίστη

ἀστήρικτη, τροφοδοτοῦσε τίς τάξεις τοῦ κατα�
κτητῆ ἐξασθενῶντας παράλληλα καί ταπεινώ�

νοντας τό γένος τῶν ὑπόδουλων Ρω�
µιῶν. Ὅποιος ἐξισλαµιζόταν ἔλε�

γαν ὅτι «τούρκευε». Μαζί µέ τήν
πίστη του ἔχανε καί τήν ἐθνική
του συνείδηση καί γινόταν
Τοῦρκος, χειρότερος καί ἀπό
τούς γνησίους Τούρκους, διότι

εἶχε τόν ζῆλο τοῦ νεοφωτίστου.
Γιαυτό ἡ λαIκή σοφία ἔλεγε: «χει�

ρότερος Τοῦρκος ὁ γενίτσα�
ρος».

Μέσα λοιπόν σέ
ἐκείνην τήν ἀβάστα�
χτη καταδυνάστευ�
ση τῶν 400 χρόνων,
ὅποιος στήριζε την
Ὀρθόδοξη πίστη
τῶν Ἑλλήνων, κατω�
χύρωνε καί τήν ἐθνι�
κή τους συνείδηση ὡς
Ἑλλήνων. Γι᾽ αὐτό τό
παρόν ἀφιέρωµα
εἶναι ἕνα ἐλάχιστο
δεῖγµα ὀφειλοµένης

τιµῆς σέ ἕναν διδάσκαλο τοῦ γένους, τόν Ἅγιο
Νικόδηµο τόν Ἁγιορείτη.

(Συνεχίζεται)

1�

«Εἰς μνημόσυνον αἰώνιον ἔσται δίκαιος»
(Ψαλµ. ΡΙΑ΄ 6)

Α Φ Ι Ε Ρ Ω Μ Α

Ὁ Ἅγιος Νικόδημος ὁ Ἁγιορείτης



1�

Η ΦΩΝΗ
ΤΩΝ ΠΑΤΕΡΩΝ

ΤΟΥ ΑΥΤΟΥ ΑΟΙΔΙΜΟΥ ΝΙΚΟΔΗΜΟΥ
ΚΕΦΑΛΑΙΑ ΤΕΣΣΑΡΑ

Περί λογισμῶν χρησιμώτατα

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Α´
Ποία εἶναι ἡ φυσική αἰτία

ὅλων τῶν λογισμῶν

Ἡ φυσική αἰτία ὅλων τῶν λογισμῶν εἶναι αὐτή. Ὁ
ἄνθρωπος εἶναι διπλοῦς, ἤγουν σύνθετος, ἀπό σῶμα καί
ψυχήν· καί καθώς τό σῶμα ἔχει φυσικά πέντε αἰσθήσεις
σωματικάς καί ἐξωτερικάς, ὅρασιν, ἀκοήν, ὄσφρησιν,
γεῦσιν καί ἀφήν, ἔτσι καί ἡ ψυχή ἔχει φυσικά πέντε
αἰσθήσεις νοητάς καί ἐσωτερικάς, κατά τόν μέγαν
Βασίλειον, ἑρμηνεύοντα τό “φυλάσσει Κύριος πάντα τά
ὀστά αὐτῶν”, εἰς τόν λγ´ Ψαλμόν. Ἤγουν ἔχει νοητούς
ὀφθαλμούς, καί νοητά αὐτία, καί νοητήν ὄσφρησιν, καί
νοητήν γεῦσιν, καί νοητήν ἀφήν· διά τοῦτο καί νοητῶς
βλέπει, καί νοητῶς ἀκούει, καί νοητῶς ὀσφραίνεται, καί
νοητῶς γεύεται, καί νοητῶς ἅπτεται ὅλα τά νοητά
πράγματα, ἤγουν ἤ τά θεϊκά, ἤ τά ἀγγελικά, ἤ τά δαιμο-
νικά, ἤ τά ἀνθρώπινα καί κοσμικά.

Καθώς δέ ὁ ἄνθρωπος ἔχει φυσικά λόγον προφο-
ρικόν, ὁ ὁποῖος λαλεῖται ἐκφώνως μέ τό στόμα καί μέ
τήν γλῶσσαν, ἔτσι φυσικά ἔχει καί λόγον νοητόν, ὁ
ὁποῖος λαλεῖται μυστικῶς μέσα εἰς τήν καρδίαν, ὅς τις
καί ἐνδιάθετος ὀνομάζεται. Καί καθώς μέ τόν προφο-
ρικόν λόγον λαλεῖ ὁ ἄνθρωπος ὅσα θέλει, εἴτε τά θεϊκά,
εἴτε τά ἀγγελικά, εἴτε τά δαιμονικά, εἴτε τά ἀνθρώπινα
καί κοσμικά πράγματα, ἔτσι καί μέ τόν ἐνδιάθετον
λόγον, λαλεῖ καί συλλογίζεται εἰς τήν καρδίαν του, ὅσα
θέλει· ἤ τά θεία πράγματα, ἤ τά ἀγελικά, ἤ τά δαιμονικά,
ἤ τά ἀνθρώπινα καί κοσμικά.

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Β´
Διότι καί χωρίς νά θέλη ὁ ἄνθρωπος,

λαλεῖ ἔνδοθεν τῆς καρδίας λογισμούς βλασφήμους,
καί αἰσχρούς, καί πονηρούς

Ἐπειδή δέ ὁ προφορικός λόγος, καί αἱ ἄλλαι ἐξωτε-
ρικαί αἰσθήσεις τοῦ σώματος εἶναι χονδραί καί δυσκίνη-

τοι, διά τοῦτο, ἐάν ὁ ἄνθρωπος μόνον θελήση, δύναται
νά μή λαλήση τόν προφορικόν λόγον, ἤ νά μή κινήση
τάς πέντε αἰσθήσεις του εἰς τό νά αἰσθανθοῦν τά
αἰσθητά τοῦτα πράγματα· πείθονται γάρ αὐταί καί
ὑποτάσσονται εἰς τήν θέλησιν τοῦ ἀνθρώπου, διά τήν
χονδρότητα ὅπου ἔχουν· ὁ δέ λόγος ὁ ἐνδιάθετος τῆς
καρδίας, καί αἱ ἐσωτερικαί καί νοηταί αἰσθήσεις τῆς
ψυχῆς, μέ τό νά εἶναι λεπταί καί εὐκίνητοι καί πνευμα-
τικαί, διά τοῦτο πολλές φορές, λαλεῖ ὁ ἄνθρωπος μέ τόν
ἐνδιάθετον λόγον, καί συλλογίζεται εἰς τήν καρδίαν του,
ὄχι μόνον ἐκεῖνα τά καλά, ἤ τά κακά, ὅπου θέλει, ἀλλά
καί ἐκεῖνα ὅπου δέν θέλει· διότι δυσκόλως πείθονται
αὗται καί ὑποτάσσονται εἰς τήν θέλησίν του διά τήν
λεπτότητα ὅπου ἔχουν, καί μάλιστα, διότι μερικές φορές,
ἤ ὁ Θεός μεταχειρίζεται ὄργανον τόν ἐνδιάθετον λόγον
καί λαλεῖ μέ αὐτόν ἐκεῖνα τά καλά, ὅπου θέλει, διά τῆς
χάριτος καί ἐμπνεύσεώς του, καθώς ἀκολουθεῖ εἰς τούς
τελείους καί πνευματοφόρους ἁγίους, ἤ οἱ Ἄγγελοι με-
ταχειριζόμενοι ὄργανον τόν αὐτόν ἐνδιάθετον λόγον,
λαλοῦσι καί αὐτοί τά καλά, ὁδηγοῦντες τόν ἄνθρωπον
πρός σωτηρίαν· ἤ τέλος πάντων οἱ δαίμονες μέ τό νά
εἶναι πνεύματα λεπτά, καί ἐν τῆ ἐπιπολή τῆς καρδίας
εὑρίσκονται μετά τό ἅγιον Βάπτισμα, ὡς λέγει ὁ ἅγιος
Διάδοχος, διά τοῦτο μεταχειριζόμενοι καί αὐτοί ὡς
ὄργανον τόν ἐνδιάθετον λόγον, λαλοῦσιν ἐν τῆ καρδία,
ἤ αἰσχρούς καί σαρκικούς λογισμούς, ἤ πονηρούς καί
μνησικάκους καί ἐκδικητικούς λογισμούς, ἤ βλασ-
φήμους κατά τοῦ Θεοῦ καί τῶν θείων λογισμούς.

Ἐπειδή γάρ τρία εἶναι τά μέρη τῆς ψυχῆς, λογιστικόν,
θυμικόν καί ἐπιθυμητικόν, διά τοῦτο καί οἱ λογισμοί κα-
θολικῶς διαιροῦνται εἰς τρία, εἰς βλασφήμους, εἰς πονη-
ρούς καί εἰς αἰσχρούς. Καί οἱ μέν βλάσφημοι λογισμοί,
ἤγουν ὅσοι ὑποβάλλουσιν εἰς τήν ψυχήν ἀπιστίας, ἤ
ἀμφιβολίας, ἤ γογγυσμούς καί βλασφημίας κατά Θεοῦ
καί τῶν θείων, αὐτοί, λέγω γεννῶνται ἐκ τοῦ λογιστικοῦ
μέρους τῆς ψυχῆς· οἱ δέ πονηροί, ὅσοι δηλαδή ὑπο-



1�

βάλλουσιν εἰς τήν ψυχήν ἐκδικήσεις κατά τῶν ἐχθρῶν
καί λυπησάντων ἡμᾶς, αὐτοί, λέγω, γεννῶνται ἐκ τοῦ
θυμικοῦ μέρους· οἱ δέ αἰσχροί λογισμοί, ὅσοι
ὑποβάλλουσιν εἰς τήν ψυχήν πορνείας, μοιχείας καί τάς
ἄλλας σαρκικάς ἀκαθαροίας, αὐτοί γεννῶνται ἐκ τοῦ
ἐπιθυμητικοῦ μέρους καθώς λέγει ὁ θεῖος Γρηγόριος ὁ
Σιναΐτης.

Οὐ μόνον δέν τόν ἐνδιάθετον λόγον, ἀλλά καί τάς
πέντε νοεράς αἰσθήσεις τῆς ψυχῆς μεταχειρίζονται
ὄργανα καί ὁ Θεός καί οἱ Ἄγγελοι καί οἱ δαίμονες, καί
κάμνουσι τήν ψυχήν νά αἰσθάνεται νοερῶς ἐκεῖνα ὅπου
αὐτοί θέλουσι· καί ὁ μέν Θεός καί οἱ Ἄγγελοι, κάμνου-
σι τήν ψυχήν νά αἰσθάνεται καί νά βλέπη καί νά ἀκούη
νοερῶς, ὅλα τά καλά καί ἀληθῆ, τόσον εἰς τόν ὕπνον,
ὅσον καί ὅ ταν εἶναι ἔξυπνος· αἱ δέ δαίμονες, κάμνουσι
τήν ψυχήν νά αἰσθάνεται καί νά βλέπη καί νά ἀκούη νο-
ερῶς, ὅλα τά κακά καί ψευδῆ καί πεπλανημένα, ὅσα
ἀποβλέπουν εἰς τήν ἀπώλειάν της, τόσον εἰς τόν ὕπνον,
ὅσον καί ὅταν εἶναι ἔξυπνος.

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Γ´
Ὅτι τά ἠθικά αἴτια τῶν αἰσχρῶν καί πονηρῶν,

ἐξαιρέτως δέ τῶν βλασφήμων λογισμῶν εἶναι τρία· ἡ
ἀπροσεξία, ἡ ὑπερηφάνεια καί ὁ φθόνος τῶν

δαιμόνων

Ἐπειδή εἴπομεν ἀνωτέρω, ποία εἶναι ἡ φυσική αἰτία
ὅλων τῶν λογισμῶν, καί διατί ὁ ἄνθρωπος συλλογίζε-
ται καί ἐκεῖνα ἀκόμη ὅπου δέν θέλει, τώρα ἐδῶ λέγομεν
ξεχωριστά περί τῶν βλασφήμων λογισμῶν, καί ποία
εἶναι τά ἠθικά καί ἐγγύτερα αὐτῶν αἴτια. Καί πρῶτον
αἴτιον αὐτῶν λέγομεν πώς εἶναι ἡ ἀπροσεξία τοῦ νοός.
Ὅταν γάρ ὁ νοῦς τοῦ ἀνθρώπου δέν προσέχη ὅλος
διόλου εἰς τήν καρδίαν, οὐδέ ἔχει βίγλαν καί φυλακήν
εἰς τόν ἐνδιάθετον λόγον τόν ἐν τῇ καρδίᾳ λαλούμενον,
καί δέν ἐπιμελῆται νά κάμνη αὐτόν τόν λόγον νά σιωπᾶ,
τότε αὐτός λαλεῖ ὅ,τι φθιάση ἔνδοθεν, καί λογίζεται λο-
γισμούς βλασφήμους καί πονηρούς, μᾶλλον δέ, δι’
αὐτοῦ λαλοῦσι τά πονηρά πνεύματα τούς τοιούτους κα-
κούς λογισμούς. Διά τοῦτο λέγει ὁ Ἰωάννης τῆς Κλίμα-
κος, ὅτι πρέπει ὁ ἄνθρωπος νά κλαίη, ὄχι μόνον τήν
πόρταν τοῦ κελλίου εἰς τό σῶμά του καί τήν ἐξωτερικήν
πόρταν τῆς γλώσσης του, ἀλλά νά κλείη ἀκόμη καί τήν
ἐσωτερικήν πόρταν τῆς καρδίας του, ἤγουν νά σιωπᾶ
κατά διάνοιαν· “κλεῖε, θύραν μέν πέλλης, σώματι· θύραν
δέ γλώττης, φθέγματι· καί ἔνδον πύλην πνεύμασιν” (Δογ.
κζ´ περί ἡσυχίας).

Δεύτερον αἴτιον τῶν βλασφήμων λογισμῶν, εἶναι ἡ
ὑπερηφάνεια, κατά τόν θεῖον Ἀναστάσιον τόν Σιναΐτην
καί κατά ἄλλους Πατέρας, διότι, ὅταν ὁ ἄνθρωπος ὑπε-
ρηφανεύεται, σκληρύνεται ἡ καρδία του καί ἀπό τήν
σκληρότητα αὐτή δέν ὑποφέρει εὐχαρίστως, ὅταν τοῦ
ἔλθει πειρασμός, ἀλλά γογγύζει καί συγχύζεται. Ὅθεν

ἀπό αὐτά καταντᾶ καί εἰς τό νά βλασφημή ἔσωθεν ἐν τῆ
καρδία του· πολλαίς φοραίς δέ καί ἔξωθεν μέ τό στόμα
του. Ὅταν ὁ ἄνθρωπος ὑπερηφανεύεται, εὐκόλως
θυμώνει καί ὀργίζεται· ἐκ δέ τοῦ θυμοῦ, πίπτει εἰς λογι-
σμούς βλασφημίας. Ὅταν ὁ ἄνθρωπος ὑπερηφανεύεται,
καταλαλεῖ τούς ἀδελφούς του καί καταφρονεῖ αὐτούς
ὡς ἀνοήτους, ὅθεν διά ταῦτα παραχωρεῖ ὁ Θεός καί τοῦ
ἔρχονται λογισμοί βλάσφημοι, ἵνα ἐκ τούτω ταπεινωθῆ
καί ἔλθη εἰς μετάνοιαν.

Τρίτον δέ αἴτιον τῶν βλασφήμων λογισμῶν εἶναι ὁ
φθόνος καί ἡ κακία τοῦ διαβόλου, κατά τόν προει-
ρημένον Ἀναστάσιον τόν Σιναΐτην, καί κατά τούς ἄλ-
λους Πατέρας· λέγει γάρ ὁ ἅγιος Μάξιμος, ὅτι, ὅταν ὁ
ἄνθρωπος ἀρχίζη νά προκόπτη εἰς τήν ἀγάπην τοῦ
Θεοῦ, τότε καί ὁ δαίμων τῆς βλασφημίας ἀρχίζει διά νά
πειράζη αὐτόν· τοῦτο δέ τό κάμνει ὁ μιαρός, διά νά
ἐμποδίση τόν θεοφιλῆ ἄνθρωπον ἀπό τόν δρόμον τῆς
ἀρετῆς καί νά φέρη αὐτόν εἰς ἀπόγνωσιν.

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ Δ´
Ὅτι τρία ἰατρικά εἶναι τῶν βλασφήμων λογισμῶν, ἡ

προσοχή καί προσευχή, ἡ ταπείνωσις καί ἡ κατα-
φρόνησις

Καθώς δέ τρία εἶναι τά ἠθικά αἴτια τῶν βλασφήμων
λογισμῶν, ἡ ἀπροσεξία, ἡ ὑπερηφάνεια καί ὁ φθόνος
τῶν δαιμόνων, ἔτσι εἶναι καί τρία τά τούτων ἰατρικά,
ἐναντία εἰς τά αἴτια τούτων, ἤγουν α) εἶναι ἡ προσοχή
καί προσευχή· β) εἶναι ἡ ταπείνωσις· καί γ) εἶναι ἡ κα-
ταφρόνησις. Ὅποιος λοιπόν θέλει καί ἀγαπᾶ νά ἐλευθε-
ρωθῆ ἀπό τούς βλασφήμους λογισμούς, πρέπει πρῶτον
νά συμμαζώξη ὅλον τόν νοῦν του, μέσα εἰς τήν καρδίαν
του, καί νά προσέχη μέ πολλήν προσοχήν καί μέ
μεγάλην βίγλαν, εἰς τό νά μήν ἀφίνη τόν ἐνδιάθετον
λόγον τόν ἐν τῇ καρδίᾳ, νά λαλῆ, ἀλλά μέ ἕνα σοβαρόν
καί ἡγεμονικόν ὀμμάτι νά κάμνη αὐτόν νά σιωπᾶ. Πλήν
δέν εἶναι τοῦτο μόνον ἀρκετόν· ἀλλά ἀφ’ οὗ κάμη τόν
ἐνδιάθετον λόγον νά σιωπήση, πρέπει νά δίδη εἰς αὐτόν
καί τό νά λέγη τήν σύντομον ταύτην προσευχήν, ἤγουν
τό “Κύριε Ἰησοῦ Χριστέ Υἱέ τοῦ Θεοῦ ἐλέησόν με”· καί
ταύτην μόνην νά λαλῆ καί ὄχι κανένα ἄλλον λόγον· νά
τήν λέγη δέ, βαστῶντας καί ὀλίγον τήν ἀναπνοήν του,
ἤγουν νά βαστᾶ τήν ἀναπνοήν του, ἕως ὅπου νά εἰπῆ
μίαν φοράν τά λόγια τῆς προσευχῆς ταύτης καί τότε νά
ἀναπνέη· τοῦ μέν νοῦ, μένοντος ἀνειδίου καί ἀσχη-
ματίστου, μόνον δέ τόν τόπον τῆς καρδίας θεωροῦντος
διά τῆς θεωρητικῆς αὐτοῦ ἐνεργείας· τῆς δέ νοεράς
ἀκοῆς, μηδέν ἄλλο ἀκουούσης, εἰμή τά λόγια τῆς προ-
σευχῆς ταύτης. Ἡ προσευχή λοιπόν αὕτη μέ τοιοῦτον
τρόπον λεγομένη, θέλει ἀφανίσει ὅλους τούς λογι-
σμούς, ὄχι μόνον τούς βλασφήμους, ἀλλά καί τούς
αἰσχρούς καί σαρκικούς, καί τούς πονηρούς καί θυμι-
κούς, διότι τό φοβερόν καί ἅγιον ὄνομα τοῦ Ἰησοῦ Χρι-



1�

στοῦ, μέσα εἰς τήν καρδίαν λαλούμενον μετά θερμῆς
πίστεως καί μελετώμενον συνεχῶς, ὡσάν φωτιά κατα-
καίει, καί ὡσάν μάχαιρα δίστομος κτυπᾶ καί κατακόπτει
τούς δαίμονας, οἵτινες εὑρίσκονται εἰς τήν ἐπιφάνειαν
τῆς καρδίας, ὡς εἴπομεν, καί λαλοῦν διά τοῦ ἐνδιαθέτου
λόγου ὅλους τούς βλασφήμους καί κακούς λογισμούς.
Ὅθεν εἶπεν ὁ Ἰωάννης τῆς Κλίμακος· “ Ἰησοῦ ὀνόματι
μάστιζε πολεμίους” εἶπε δέ καί ὁ σοφός Νεῖλος· “Θεός
ὀνομαζόμενος, φυγαδεύει τούς δαίμονας”.

Ἡ δευτέρα ἰατρεῖα τῶν βλασφήμων λογισμῶν, εἶναι ἡ
ταπείνωσις· ὅθεν ὅποιος θέλει διά νά ἐλευθερωθῆ ἀπό
αὐτούς, χρειάζεται νά ἔχη ταπεινήν καί συντετριμμένην
τήν καρδίαν, ὁμοίως νά ἔχη καί ὅσα γεννοῦν τήν τα-
πείνωσιν, ἤγουν τό νά ὑποφέρη εὐχαρίστως κάθε πει-
ρασμόν καί θλίψιν, ὅπου τοῦ ἔλθη, εἴτε ἀπό τούς
ἀνθρώπους, εἴτε ἀπό τούς δαίμονας, εἴτε καί ἀπό τήν
διεφθαρμένην του φύσιν, ἔχωντας τόν ἑαυτόν του ἄξιον
κάθε παιδείας διά τάς ἁμαρτίας του· τό νά μή θυμώνη
καί νά ὀργίζεται, τό νά μή κατακρίνη καί καταλαλή τούς
ἀδελφούς του, καταφρονώντας αὐτούς ὡς παραμικρούς
καί ἀνοήτους· καί τό νά μήν ἐξετάζη καί πολυπραγμονή
τά τῆς Πίστεως πράγματα ὑπέρ τήν δύναμιν καί κατάλη-
ψιν τοῦ νοός του, ἔχωντας τόν ἑαυτόν του ἀνόητον καί
ἀνάξιον εἰς τό νά ἐρευνᾶ τά τοιαῦτα καί κρατῶντας τήν
ἁπλῆν πίστιν εἰς τήν καρδίαν του. Ὅλα λοιπόν αὐτά συ-
νεργοῦσιν εἰς τό νά διωχθῶσιν οἱ βλάσφημοι λογισμοί,
καθώς εἶπον οἱ Πατέρες.

Ἡ τρίτη δέ ἰατρεία τῶν βλασφήμων λογισμῶν, εἶναι
ἡ καταφρόνησις, ἤγουν ὅταν ὁ ἄνθρωπος προσέχη εἰς
τήν καρδίαν του, καθώς εἴπομεν ἀνωτέρω καί λέγει τήν
προσευχήν τό “Κύριε Ἰησοῦ Χριστέ Υἱέ τοῦ Θεοῦ ἐλέησόν
με” βαστῶντας καί ὀλίγον τήν ἀναπνοήν· ὅταν ἔχη τήν
καρδίαν του τεταπεινωμένην καί κάμνη ὅλα τά ἄλλα,
ὅσα εἶναι δυνατόν εἰς αὐτόν, ἔπειτα ἀκολουθοῦν εἰς
αὐτόν λογισμοί βλασφημίας, τότε πρέπει νά ἠξεύρη, πώς
οἱ λογισμοί αὐτοί εἶναι ἀπό φθόνον καί κακίαν τῶν
δαιμόνων, καί διά τοῦτο δέν πρέπει νά λυπῆται δι‘
αὐτούς, οὔτε νά ἀπελπίζεται, ἀλλά νά τούς καταφρονή,
ὡσάν ὅπου δέν γεννῶνται ἀπό λόγου του, οὔτε ἀπό τό
θέλημα τό ἰδικόν του, ἀλλά εἶναι τοῦ κακοῦ σπορέως
διαβόλου σπέρματα καί γεννήματα, ὁ ὁποῖος σπέρνει
τούς τοιούτους βλασφήμους λογισμούς κατά τοῦ Θεοῦ
καί τῶν θείων, ὄχι διά ἄλλο τέλος, πάρεξ διά νά ταράξει
καί νά λυπήση τήν ψυχήν τοῦ ἀνθρώπου, καί μάλιστα
διά νά ἐμποδίση αὐτήν ἀπό τόν δρόμον τῆς ἀρετῆς καί
τῆς πρός Θεόν εὐαρεστήσεως.

Ὅθεν ἡμεῖς γνωρίζοντες τήν κακίαν καί πανουργίαν
του, πρέπει νά καταφρονῶμεν αὐτούς καί νά μή
ψηφῶμεν ὁλότελα, πώς εἶναι ἁμαρτία οἱ τοιοῦτοι λογι-
σμοί, διότι ὅσον ψηφοῦμεν πώς εἶναι ἁμαρτία, τόσον πε-
ρισσότερον μᾶς ἐνοχλοῦν· καί καθώς ὅταν θέλη τινάς
νά ὑπάγη εἰς ἕνα τόπον, ἔπειτα περνώντας ἀπό κανένα

δρόμον ἀπαντήση σκυλιά, τά ὁποία τόν γαυγίζουν,
αὐτός δέν προσέχει εἰς τά γαυγίσματα τῶν σκυλίων,
ἀλλά καταφρονώντας αὐτά περνᾶ τόν δρόμον ἐκεῖνον
ἀτάραχος καί τρέχει διά νά φθάση εἰς τόν τόπον, ὅπου
βούλεται, ἔτσι πρέπει νά κάμνη καί ὁ Χριστιανός, ὅταν
ἔλθουν πρός αὐτόν οἱ βλάσφημοι καί πονηροί λογισμοί,
ἤγουν πρέπει νά μή κάθηται νά ἀποκρίνεται πρός
αὐτούς, ἀλλά σιωπώντας νά τούς ἀψηφᾶ, καί νά τούς
καταφρονή ὡς γαυγίσματα τοῦ πονηροῦ διαβόλου, καί
νά τρέχη εἰς τόν προκείμενον δρόμον τῆς ἀρετῆς, ἔχων-
τας πίστιν θερμήν καί ἀδίστακτον εἰς τόν Θεόν καί εἰς τά
θεία πράγματα, καί κρατώντας εἰς τήν καρδίαν του ὡς
ἄγκυραν ἄσειστον τήν ὁμολογίαν τῆς Πίστεως, τήν
ὁποίαν παρέλαβεν ἀπό τήν ἁγίαν Ἐκκλησίαν. Ἡ Πίστις
γάρ εἶναι ὁ θυρεός καί τό σκουτάρι, μέ τό ὁποῖον δύνα-
ται ὁ Χριστιανός νά σβέση ὅλας τάς σαΐτας τῶν
βλασφήμων λογισμῶν, ὅπου τοῦ προσβάλη ὁ διάβολος,
καθώς παραγγέλλει ὁ Παῦλος. Μέ τοῦτον τόν τρόπον
καί ὁ διάβολος νικᾶται καί καταισχύνεται μέ ὅλους τούς
βλασφήμους λογισμούς του καί ὁ ἄνθρωπος εὐκόλως
ἐλευθερώνεται ἀπό αὐτούς, χάριτι Χριστοῦ.

Ὅποιος ἀγαπᾶ, ἄς ἰδῆ καί εἰς τό Βιβλίον τοῦ Εὐεργε-
τινοῦ (Βιβλ. γ´ ὑποθέσει λ´) καί θέλει εὕρη καί ἄλλα·
μάλιστα δέ, ὅτι καί ὁ Ὅσιος Παμβώ, ἐνοχληθείς ποτε
ἀπό τόν δαίμονα τῆς βλασφημίας, καί λυπούμενος περί
τούτου, ἤκουσε θεϊκήν φωνήν ὅπου τῷ ἔλεγε· “Παμβώ
Παμβώ, μή ἀθύμει ἐπί ἀλλοτρίᾳ ἁμαρτίᾳ, ἀλλά περί τῶν
σῶν φρόντισον πράξεων”. Ἐκεῖ θέλει εὕρει, καί ὅ,τι ὁ
ἅγιος ἱερομάρτυς Πέτρος Ἀλεξανδρείας εἶπε· “Καί ἡμεῖς
οὖν ἀδελφοί, καταφρονήσωμεν τοῦ τοιούτου λογισμοῦ
ὡς σατανικοῦ καί ἀλλοτρίου ἡμῶν, καί οὕτω διά τῆς
ἐξουδενώσεως, δυνησόμεθα ἀπαλλαγῆναι αὐτοῦ, Θεοῦ
χάριτι”. Ὅς τις θέλει, ἄς ἰδῆ ἐν τῷ παρά τοῦ ἁγίου
Ἰωαννίνων Ἐξομολογηταρίῳ, τό περί Λογισμῶν ς´
κεφάλαιον, ὅπερ ἤδη προσέθηκα κατά τήν πρός τόν
Πνευματικόν Διδασκαλίαν, πλατυτέρως διαλαμβάνων
περί αὐτῶν· ὁμοίως ἄς ἰδῆ καί τήν ὑποσημεμίωσιν, ὅπου
ἔχω εἰς τόν β´ Κανόνα τοῦ Νηστευτοῦ, ἔν τε τῷ Πη-
δαλίῳ, καί τῷ Ἐξομολογηταρίῳ, ὅ εἴπομεν.



18

� Νέος Πατριάρχης Μόσχας ἐξελέγη ὁ Μητροπο-
λίτης Σμολένσκ Κύριλλος. Γράφει σχετικῶς ἡ «Κα-
θημερινή» τῆς 15/28-01-09, ὑπό τίτλον «Πανίσχυ-
ρος καί ἐπικοινωνιακός ἔκανε ἀνοίγματα πρός τό
Βατικανό»:

«Ὁ νέος Πατριάρχης Κύριλλος, 63 ἐτῶν, ἦταν -
μέχρι χθές- ἕνας ἀπό τούς ἰσχυρότερους μητρο-
πολίτες τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας. Εὐφυής, κοινω-
νικός καί ἰδιαίτερα ἐπικοινωνιακός, ὁ "διπλωμάτης"
κ. Κύριλλος (κατά κόσμον Βλαντίμιρ Γκουντιάεβ)
ἀποτέλεσε τό "μοντέρνο πρόσωπο" τῆς κατά τ’
ἄλλα συντηρητικῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας. Θεω-
ρεῖται ἀπό πολλούς ὁ ἰθύνων νοῦς τῆς ἀνάσυρσης
ἀπό τό αὐτοκρατορικό παρελθόν τῆς Ρωσίας τοῦ
ἰδεολογήματος τῆς "Τρίτης Ρώμης" μέ στόχο τήν
ἀνάδειξη τοῦ Ρωσικοῦ Πατριαρχείου σέ κυρίαρχη
δύναμη τῆς Ὀρθοδοξίας.

Στήν κατεύθυνση αὐτή ὁ νέος Πατριάρχης, ὡς
ἐπικεφαλῆς τῆς Ἐπιτροπῆς Ἐξωτερικῶν Ἐκκλησια-
στικῶν Σχέσεων, ἡ ὁποία ἀπασχολεῖ περισσότερους
ἀπό 300 ὑπαλλήλους, εἶχε τήν εὐκαιρία νά ἐγκαι-
νιάσει ναούς τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας σέ ὅλο τόν
κόσμο. Ἔτσι "ἐνσάρκωσε" αὐτό πού πολλοί ἑλλη-
νόφωνοι ἱεράρχες ὀνομάζουν "ρωσικό ἐκκλησια-
στικό ἐπεκτατισμό". Τακτική πού προκάλεσε πολ-
λές φορές τριβές στίς σχέσεις τοῦ Πατριαρχείου
Μόσχας μέ τήν πρωτόθρονη Ἐκκλησία τῆς Ὀρθο-
δοξίας, τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο.

Παράλληλα ὁ κ. Κύριλλος προχώρησε σέ ἀνοίγ-
ματα καί πρός τή Δυτική Ἐκκλησία. Ἐπισκέφθηκε
πολλές φορές μέ διάφορες ἀφορμές τό Βατικανό
ὅπου συναντήθηκε μέ τούς Πάπες Ἰωάννη Παῦλο
Β΄ καί Βενέδικτο. Παρά τό γεγονός ὅτι οἱ ἀντίπα-
λοί του τόν κατηγοροῦσαν γιά "οἰκουμενισμό", ὁ
ἴδιος φρόντιζε νά προβάλει τά ταξίδια καί τίς ἐπα-
φές του μέ στελέχη ἄλλων Ἐκκλησιῶν ἤ Διεθνῶν
Ἐκκλησιαστικῶν Ὀργανισμῶν. Ἄλλωστε δέν ἀπέ-
φυγε ποτέ νά κάνει δηλώσεις ἤ νά παραχωρεῖ συ-
νεντεύξεις στά ΜΜΕ, τά ὁποῖα πάντοτε ἀντιμετώ-
πιζε μέ ἰδιαίτερη ἄνεση. Μέ τήν ἴδια σιγουριά οἰκο-
δόμησε τίς σχέσεις του μέ τήν πολιτική ἡγεσία τῆς

χώρας καί κυρίως μέ τό Κρεμλίνο. Καλές σχέσεις
μέ τή ρωσική πολιτική ἡγεσία εἶχαν ἄλλωστε ὅλοι
οἱ ὑποψήφιοι, γιά τούς ὁποίους οἱ "Τάιμς τοῦ Λον-
δίνου" ὑποστηρίζουν ὅτι ὑπῆρξαν πράκτορες τῆς
KGB.

Κατά τήν "προεκλογική" περίοδο, ὁ κ. Κύριλλος
ἀπάντησε σέ ὅσους τόν ἐπέκριναν γιά τίς σχέσεις
του μέ τό Βατικανό. " Ἡ θέση τῆς Ρωσικῆς Ὀρθοδό-
ξου Ἐκκλησίας ἀναφορικά μέ τό ἐνδεχόμενο συ-
νάντησης τοῦ Πατριάρχη της μέ τόν Καθολικό Πά-
πα δέν ἔχει ἀλλάξει. Γιά νά πραγματοποιηθεῖ θά
πρέπει νά ὑπάρχουν συγκεκριμένες ἐνδείξεις ἀλη-
θινῆς καί θετικῆς προόδου σέ ζητήματα πού γιά με-
γάλο διάστημα ἀποτελοῦν πρόβλημα στίς μεταξύ
μας σχέσεις" δήλωσε, θέλοντας νά διασκεδάσει
τούς φόβους ὅτι ὡς Πατριάρχης θά ἀκολουθοῦσε
μιά "φιλοπαπική" πολιτική ἐν ἀντιθέσει μέ τόν μα-
καριστό Ἀλέξιο πού καταδίκαζε τήν πρακτική τῆς
"Οὐνίας".

Ὡστόσο ὁ κ. Κύριλλος δέν ἦταν τόσο "προσε-
κτικός" σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τίς σχέσεις μέ τό Οἰκουμενι-
κό Πατριαρχεῖο καί τή θέση τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας
στόν ὀρθόδοξο κόσμο. Σέ ὁμιλίες του πρός τήν
Ἱεραρχία ἄφησε σαφεῖς αἰχμές κατά τοῦ Φαναρίου
πού ἀναγνώρισε τήν ἐκκλησιαστική αὐτονομία τῆς
Ἐσθονίας -τήν ὁποία ἡ Μόσχα θεωρεῖ κανονικό
ἐκκλησιαστικό της ἔδαφος- ἀλλά καί γιά τό ἐνδια-
φέρον τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου γιά τήν ἀντιμε-
τώπιση τοῦ σχίσματος στήν Οὐκρανία. Εἶναι χαρα-
κτηριστικές οἱ δηλώσεις πού ἔκανε τήν περασμένη
Δευτέρα ἕνας ἐκ τῶν στενῶν συνεργατῶν τοῦ κ.
Κυρίλλου ἀναφερόμενος στά ζητήματα πού θά
κληθεῖ νά ἀντιμετωπίσει ὁ νέος Πατριάρχης. "Ἤδη
τό 2009 ὁ νέος Πατριάρχης θά βρεθεῖ ἀντιμέτωπος
μέ ἕναν ἄλλο γύρο τῆς διορθόδοξης πολεμικῆς γιά
τό ζήτημα τῶν πρωτείων στήν Οἰκουμενική Ἐκ-
κλησία. Θά πρέπει νά ἀγωνίζεται γιά τή διατήρηση
τῆς διορθόδοξης ἑνότητας, προστατεύοντας σθε-
ναρά τα συμφέροντα τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας στόν
διάλογο μέ τήν Κωνσταντινούπολη" ἐπισήμανε ὁ
ἐπίσκοπος Βιέννης τῆς Ρωσικῆς Ἐκκλησίας Ἰλα-

ΜΙΚΡΑ ΚΑ Ι ΟΥΣ ΙΩΔΗΜΙΚΡΑ ΚΑ Ι ΟΥΣ ΙΩΔΗ



19

ρίωνας, προϊδεάζοντας ἐμμέσως γιά τίς μελλοντι-
κές σχέσεις μέ τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο.»

Ἀπ᾽ ὅτι φαίνεται, ὁ κ. Βαρθολομαίος ἀπέκτησεν
ἰκανόν ἀντίπαλον εἰς τὴν μάχην διά τό ...παπικόν
πρωτεῖον τό ὁποῖον θέλουν νὰ ἐπιβάλουν εἰς τήν
Ὀρθοδοξίαν.
� Τὴν Τρίτην 25-2/10-3-2009 ἐπληροφορήθημεν τήν
σύλληψιν τοῦ πάλαι ποτέ κληρικοῦ τῆς Ἐκκλησία
τῶν Γ.Ο.Χ. π. Νήφωνος Ἀναστασοπούλου ἔπειτα ἀπό
καταγγελίας περί διαπράξεως ὑπ᾽ αὐτοῦ σοβαρῶν
ἀδικημάτων. Τὸ θέμα ἦτο ἑπόμενον ὅτι θά ἀπετέλει
ἀντικείμενον ἐκμεταλλεύσεως τῶν ἐχθρῶν τῆς
Ἐκκλησίας μας διά νά βάλλουν κατ᾽ αὐτῆς. Τὸ
γραφεῖον τύπου τῆς Ἱερᾶς Συνόδου εἶχε τὴν ὑπο-
χρέωσιν νά ἐκδώσῃ ἀμέσως τό ἀκόλουθον δελτίον
τύπου:

«Μετά θλίψεως ἐπληροφορήθημεν τήν σύλλη-
ψιν τοῦ φερομένου ὡς παλαιοημερολογίτου κληρι-
κοῦ Νήφωνος Ἀναστασοπούλου διά σοβαράς κα-
κουργηματικάς πράξεις. Ὁ ἐν λόγῳ ὑπῆρξε Κληρι-
κός (Ἀρχιμανδρίτης) τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ.
Ἑλλάδος μέχρι τήν 28-11/11-12-1998, ὁπόταν διά
τῆς ὑπ’ ἀριθμ. 15/1998 ἀποφάσεως τῆς Ἱερᾶς Συ-
νόδου συνεδριασάσης ὡς Συνοδικόν Δικαστήριον,
ἐπεβλήθη εἰς αὐτόν ἡ ποινή τῆς καθαιρέσεως, ἀπε-
γυμνώθη πάσης ἱερατικῆς χάριτος καί ἐξουσίας καί
ἐπανῆλθεν εἰς τήν τάξιν τῶν μοναχῶν, παυομένου
τούτου καί ἐκ τοῦ ἀξιώματος τοῦ Ἡγουμένου τῆς
Ἱερᾶς Μονῆς Ἁγίας Σκέπης.

Δυστυχῶς ὁ καθαιρεθείς, ἀντί νά ἀποδεχθεῖ ἐν
ταπεινώσει τό ἐπιτίμιον καί νά διάγῃ τόν βίον του
ἐν μετανοίᾳ ὡς ἁπλοῦς μοναχός, ἠθέτησε τήν ἀπό-
φασιν καί ἐγκατέλειψε τήν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ..
Ἔκτοτε ὁ π. Νήφων ἀκολουθεῖ ἰδίαν ὁδόν καί δέν
ἀνήκει εἰς τήν κανονικήν Ἐκκλησίαν τῶν Γνησίων
Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν, ἡ ὁποία πλέον δέν φέρει
οὐδεμίαν εὐθύνην διά τάς οἱασδήποτε πράξεις του.

Λυπούμεθα διά τά καταγγελλόμενα, διά τά ὁποῖα
ἔχει ἐπιληφθεῖ ἤδη ἡ δικαιοσύνη καί θά ἀποφανθῇ.
Τό γεγονός -ὅμως- θά δώσῃ ἐκ νέου ἀφορμήν διά
τόν διασυρμόν τοῦ ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ καί τῆς
Ἐκκλησίας Του, ἡ ὁποία ὅμως, ὡς Θεανθρώπινος
ὀργανισμός, παραμένει ἀλώβητος ἀπό τάς ἁμαρτίας
τῶν τυχόν ἀναξίων λειτουργῶν της, πολλῷ δέ
μᾶλλον τῶν καθηρημένων τοιούτων.»

Διευκρινίζομεν ὅτι διά τοῦ δελτίου τύπου τού-

του ἡ Ἱερά Σύνοδος οὐδόλως ἀποφαίνεται ὑπέρ ἤ
κατά τῆς ἀληθείας τῶν κατηγοριῶν, διότι δέν ἔχει
τοιαύτην ἁρμοδιότητα ἀπό τήν στιγμήν κατά τήν
ὁποίαν ὁ π. Νήφων ἀπεσχίσθη ἀπό τήν Ἐκκλησίαν
τῶν Γ.Ο.Χ. πρό δεκαετίας. Αὕτη, ἄλλωστε, ἦτο καί
ἡ αἰτία τῆς καθαιρέσεως αὐτοῦ (ἡ ἀπόσχισις) καί
ὄχι θέματα παρόμοια μέ ὅσα τώρα κατηγορεῖται καὶ
περί τῶν ὁποίων οὐδεμία καταγγελία εἰς τὰς ἐκκλη-
σιαστικάς ἀρχάς τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. εἶχε γί-
νει ὅσο ὁ ἐν λόγῳ ἦτο κληρικός Αὐτῆς.
� Παρ᾽ ὅλα ταῦτα εὑρέθησαν τινές μεγαλόσχημοι
ρασοφόροι τῆς κρατούσης Ἐκκλησίας, οἱ ὁποῖοι ἐπε-
χείρησαν νὰ ἐκμεταλλευτοῦν τήν ὑπόθεσιν τοῦ π.
Νήφωνος διὰ νὰ κτυπήσουν τήν Ἐκκλησίαν τῶν
Γ.Ο.Χ.. Εἰς τούτους ἀπαντῶμεν διὰ τοῦ ρητοῦ, ὅτι «εἰς
τὸν οἶκον τοῦ Μπεζενίτου δέν ὁμιλοῦν διὰ σχοινί».
� Εἰδοποιοῦνται καὶ ἐφέτος ἅπαντα τὰ νομικά πρό-
σωπα τῆς Ἐκκλησίας μας (Ἀστικαί Ἐταιρίαι μή κερ-
δοσκοπικοῦ χαρακτῆρος καὶ Σωματεῖα) τὰ καλύ-
πτοντα νομικῶς Ἐνορία ἢ Μονὰς, ὅτι ἡ ὑποβολή δη-
λώσεων διὰ τὸν ἐπιβληθέντα φόρον ἀκινήτων
Ε.Τ.ΑΚ. εἶναι ὑποχρεωτική. Διὰ τὴν νόμιμον ἀπαλ-
λαγήν τῶν λατρευτικών χώρων καὶ τὴν χορήγησιν
τῶν ἀπαιτουμένων δικαιολογητικῶν καθώς καὶ δι’
ὁδηγίας διά τὴν ὀρθήν συμπλήρωσιν τῶν σχετικῶν
δηλώσεων, παρακαλοῦμεν ἐπικοινωνήσατε μετὰ τῆς
Γραμματείας τῆς Ἱερᾶς Συνόδου.
� Ὑπενθυμίζομεν εἰς τούς εὐσεβεῖς ἀναγνώστας
οἱ ὁποῖοι ἐπιθυμοῦν νά συνδράμουν εἰς τήν ἐξό-
φλησιν τοῦ χρέους τοῦ ἀποπερατωθέντος Ἱεροῦ
Ναοῦ Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου εἰς Λουτρά Μυτι-
λήνης, ὅτι δύνανται νά καταθέτουν τάς εἰσφοράς
των εἰς τόν κάτωθι τραπεζικόν λογαριασμόν τῆς
Ἐθνικῆς Τραπέζης:

841/742090-01



2�

Ἀθανασίου Σακαρέλλου
Τό Ἡμερολογιακό
«Ἀναφορά στίς ἀπόψεις τοῦ βιβλίου τοῦ π. Ἰωήλ Γιαν-

νακοπούλου γιά τό Παληό καί Νέο Ἡμερολόγιο»

Τό νέο βιβλίο τοῦ
Ἀθανασίου Σακαρέλλου
μέ εὔχρηστο σχῆμα καί
σέ 128 σελίδες ἀναιρεῖ
μέ σαφήνεια καί πειστι-
κότητα τίς θέσεις τοῦ
πρ ο α ν α φ ερ θ έ ν τ ο ς
φυλλαδίου τοῦ π.
Ἰωήλ. Πρέπει να ἀνα-
φερθεῖ ὅτι αὐτό τό
φυλλάδιο περί πα-
λαιοῦ καί νέου ἡμε-
ρολογίου τό φερό-
μενον ὑπό τό ὄνο-

μα τοῦ π. Ἰωήλ Γιαννακοπούλου
(ἐξεδόθη δέκα ἔτη μετά τόν θάνατον τοῦ φερομένου ὡς
συγγραφέως) ἔχει γνωρίσει μεγάλην διάδοσιν ἐσχάτως,
τόσον εἰς τήν ἔντυπον μορφήν αὐτοῦ ὅσον καί εἰς τὴν
ἠλεκτρονικήν. Συχνάκις ἐμφανίζονται «οὐ κατ’ ἐπίγνω-
σιν ζηλωταί» τοῦ νέου ἡμερολογίου νά διανέμει τοῦτο
εἰς συγκεντρώσεις παλαιοημερολογιτῶν καί εἰς σταθ-
μούς μέσων μαζικῆς μεταφορᾶς. Ἐάν ἴδη τις θρησκευτι-
κά φυλλάδια νά διανέμωνται εἰς τάς Ἀθήνας, εἶναι ἤ τό
«Σκοπιά» τῶν Ἰεχωβάδων, ἤ τό φυλλάδιον τοῦ Ἰωήλ τῶν
νεοημερολογιτῶν! Βεβαίως, οἱ νόμοι περί προσηλυτι-
σμοῦ δέν ἐφαρμόζονται ποτέ ὅταν οἱ ἀσκοῦντες τὸν
προσηλυτισμόν εἶναι οἱ τῆς κρατούσης Ἐκκλησίας...

Ἡ μόνη λογική ἑρμηνεία διά τῆν εὐρεία διάδοσιν
τούτου εἶναι ὅτι ὅσοι ἐκ τῶν νεοημερολογιτῶν εἶχον
ἀνησυχίας διά τάς παρεκτροπάς περί τήν πίστιν τῶν νε-
ημερολογιτῶν καί ἀνεζήτουν τρόπον διά νά πνίξουν τήν
φωνήν τῆς ἐπαναστατημένης συνειδήσεώς των, ἀνεκά-
λυψαν εἰς τό φυλλάδιον τοῦ Ἰωῆλ τάς ποθητάς δι’
αὐτούς «προφάσεις ἐν ἁμαρτίαις». Τοιουτοτρόπως δύ-
νανται να ἐξακολουθήσουν τόν χαλαρόν τρόπον ζωῆς
ἄνευ ὁμολογίας τῆς ἀληθείας εἰς τὰ πλαίσια τῆς κρα-
τούσης Ἐκκλησίας.

Τήν σαθρότητα τῶν θέσεων τοῦ φυλλαδίου τοῦ
Ἰωήλ, καταδυκνύει τό νεοεκδοθέν σύγγραμμα τοῦ κ.
Σακαρέλλου. Περιλαμβάνει τάς κάτωθι ἑνότητας:

✴ Πρόλογος
✴ 1. Τά βιβλία τοῦ π. Κυπριανοῦ καί π. Ἰωήλ
✴ 2. Τό Ἡμερολογιακό γενικά
✴ 3. Ἡ διόρθωση τοῦ λάθους τοῦ Παληοῦ
✴ 4. Ὁ πραγματικός λόγος τῆς ἀλλαγῆς
✴ 5. Ὁ Πρόλογος τοῦ ἐκδότη
✴ 6. Ὁ π. Ἰωήλ καί οἱ Παλαιοημερολογίτες
✴ 7. Ἰουλιανό καί Γρηγοριανό Ἡμερολόγιο
✴ 8. Τό Πάσχα καί ὁ χρόνος ἑορτασμοῦ του
✴ 9. Τά Χριστούγεννα καί οἱ συναφεῖς ἑορτές
✴ 10. Παραδόσεις -Ἐκκλησία -Σχίσμα
✴ 11. Τό «κομάν» εἰς τούς ἄνδρες
✴ 12. Ἡ λεγόμενη «παπαλήθρα»
✴ 13. Ἡ χειροτονία ἐγγάμων ἐπισκόπων
✴ 14. Ἡ ἁγία λαβίδα
✴ 15. Τό Νέο Ἡμερολόγιο ἀποτελεῖ σχίσμα;
✴ 16. Ἡ νηστεία
✴ 17. Ἡ ἄλλη ἐκκλησιολογία τοῦ π. Ἰωήλ
✴ 18. Ἐκτός πραγματικότητας ὁ π. Ἰωήλ
✴ 19. Ποιοί ἔχουν ἀποκοπεῖ ἀπό τήν Ἐκκλησία
✴ Ἐπίλογος

Ἀξίζει νά παραθέσωμεν ἕν ἀπόσπασμα ἐκ τοῦ ἐπιλό-
γου:

«Ὁ Ὀρθόδοξος αὐτός λαός, ἔχει ἐμπιστευθεῖ τήν
Πίστη του στούς συντηρητικούς κληρικούς καί θε-
ολόγους. Δέχονται οἱ πιστοί ὅ,τι ποῦν αὐτοί, χωρίς νά
μποροῦν ἤ νά θέλουν νά κρίνουν τήν ὀρθότητα τῶν ἐπι-
λογῶν τους.Ἔτσι, τά συντηρητικά αὐτά ἄτομα, σὰν τόν
π. Ἰωήλ, ἀποτελοῦν τήν τροχοπέδη νά μή πορευθῆ ἡ
μεγάλη μάζα τοῦ Ὀρθόδοξου λαοῦ, ὅπως οἱ ἅγιοι
Πατέρες ὁρίζουν, δηλ. στήν ἀποτείχισή τους ἀπό κάθε
αἱρετικό ποιμένα.Ἐάν ὁ Ὀρθόδοξος λαός εἶχε ἐνστερ-
νισθῆ τίς Πατερικές αὐτές κατευθύνσεις θά ἦταν
ἐντελῶς διαφορετική ἡ κατάσταση τῶν ἐκκλησιαστικῶν
πραγμάτων στό χῶρο τῆς Ὀρθοδοξίας.

Μεγαλύτερο κακό κάνουν σήμερα στήν Ὀρθοδοξία
οἱ συντηρητικοί "γεροντάδες", ἄλλοι κληρικοί καί θε-
ολόγοι, παρά οἱ Παπόδουλοι Πατριάρχες καί λοιποί με-
γαλόσχημοι τοῦ οἰκουμενιστικοῦ πανθέου!

Διά τοῦτο, αὐτοί, δηλ. οἱ συντηρητικοί, "μεῖζον κρῖμα
λήψονται"».

Τό βιβλίον διατίθεται ἀπό τό βιβλιοπωλεῖον «Βασι-
λεύουσα» Λυκούργου 9, 6ος ὄροφος, τηλ. 210-3244197.

BIΒΛIOΠAPOYΣIAΣEIΣ



21

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣ

� Ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν καί
πάσης Ἑλλάδος κ. Χρυσόστοµος σέ συνιερουργία
µέ τόν Σεβ. Μητροπολίτη Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ.
Χρυσόστοµο προέστη τήν Πέµπτη 12/25 ∆εκεµ�
βρίου τῆς εὐχαριστιακῆς συνάξεως πού τελέσθηκε
στό πλαίσιο τῆς ἐτησίας πανηγύρεως τοῦ Ἱ. Ναοῦ
Ἁγ. Σπυρίδωνος Ἐρυθρῶν. Προεξάρχοντος τοῦ

Σεβ. Μητροπολίτου Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γε�
ροντίου διεξήχθησαν οἱ ἑόρτιες ἱερές ἀκολουθίες
τοῦ πανηγυρίζοντος Μητροπολιτικοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ.
Σπυρίδωνος Σαλαµῖνος.

� Στό πλαίσιο τῆς ἑορτῆς τοῦ Ἱεροµάρτυρος Ἁγ.
Ἐλευθερίου ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί Βοι�
ωτίας κ. Χρυσόστοµος τήν Κυριακή τῶν Προπα�
τόρων 15/28 ∆εκεµβρίου προέστη τοῦ Ἱεροῦ ἑορ�
τασµοῦ τοῦ Ἱ.Ν. Ἁγ. Ἐλευθερίου Ἀσπροπύργου.

� Ἱερουργοῦντος τοῦ Πανοσιωτάτου Ἱεροµ. Πα�
ταπίου Μαλκοπούλου τήν Κυριακή 22�12/4�1
ἑορτάστηκε ἡ µνήµη τῆς µεγαλοµάρτυρος Ἁγ. Ἀνα�
στασίας τῆς Φαρµακολυτρίας στόν ὁµώνυµο Ἱ. Ναό
Κοµοτηνῆς.

� Εἰς τόν Ἱ. Ναόν Ἁγ. Πατέρων Παιανίας ἑορ�
τάστηκε µέ κατάνυξη τήν Πέµπτη 26�12/8�1 ἡ ἑορτή
τῆς Παναγίας τῆς Φωτοβολούσας. Εἰς τόν Μ. Ἑσπε�
ρινό τῆς ἑορτῆς συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ σε�
πτοῦ ἱερατείου χοροστάτησε ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος.

� Τήν Παρασκευή 27�12/9�1 οἱ Ἱ. Μονές Ἁγ. Στε�
φάνου Π. Ἡρακλείου καί Αὐλίδος ἐτίµησαν µέ µο�
ναστηριακή τάξη καί λαµπρότητα τήν µνήµη τοῦ
προστάτου ἁγίου τους. Εἰς µέν τήν πρώτην τό
βράδυ τῆς παραµονῆς, ὅπως εἶναι καθιερωµένο,
ἐτελέσθη ἱερά ἀγρυπνία, ἐνῶ εἰς τήν πανήγυριν τῆς
δευτέρας ἱερούργησε ὁ πανοσιολογιώτατος Ἀρχιµ.
Τιµόθεος Βλάχος.

� Προεξάρχοντος τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιεπι�
σκόπου Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος κ. Χρυσοστό�

ΤΗΝ ΔΙΑΚΟΝΙΑΝ ΣΟΥ ΠΛΗΡΟΦΟΡΗΣΟΝ



22

µου, συµπαραστατουµένου ὑπό τοῦ Θεοφιλ. Ἐπι�
σκόπου Μαραθῶνος κ. Φωτίου, τό Σάββατον 18/31
Ἰανουαρίου ἔλαβε χώρα ἡ πανήγυρις τοῦ Ἱεροῦ
Καθεδρικοῦ Ναοῦ Ἁγίου Ἀθανασίου τῆς Ἱερᾶς
Ἀρχιεπισκοπῆς Ἀθηνῶν.

�Ἡ µνήµη τοῦ ὁµολογητοῦ Ἱεράρχου Ἁγίου Μάρ�
κου τοῦ Εὐγενικοῦ τήν Κυριακήν 19�1/1�2 ἐτιµήθη
ἰδιαιτέρως εἰς τούς πανηγυρίζοντας ὁµωνύµους Να�
ούς Πατρῶν �προεξάρχοντος τοῦ Σεβασµ. Μητρο�
πολίτου Ἀχα�ας κ. Καλλινίκου� καί Μόντρεαλ Κα�
ναδᾶ, ἱερουργοῦντος τοῦ Πανοσιολογ. Ἀρχιµ. Νι�
κοδήµου Καλαντῆ.

� Ἡ ἑορτή τῶν Ἁγίων Τριῶν Ἱεραρχῶν τήν Πέµ�
πτην 30�1/12�2, ἑωρτάσθη µέ ἀρχιερατικάς λει�
τουργίας εἰς τούς πανηγυρίζοντας Ἱερούς Ναούς
Θεσσαλονίκης, προεξάρχοντος τοῦ Σεβασµ. Μη�
τροπολίτου Θεσσαλονίκης κ. Μαξίµου, Κορίνθου,
πρωτοστατοῦντος τοῦ Σεβασµ. Μητροπολίτου
Ἀχα�ας κ. Καλλινίκου καί Ἐλασσόνος, προIσταµέ�
νου τοῦ Σεβασµ. Μητροπολίτου Λαρίσης κ. Ἀθα�
νασίου.

�Τήν Κυριακήν 2/15 Φεβρουαρίου ἐπί τῇ ἑορτῇ τῆς
Ὑπαπαντῆς τοῦ Κυρίου ἐτελέσθη λαµπρά ἀγρυπνία
εἰς τὴν ὁµώνυµον Ἱεράν Μονήν Χορτοκοπίου Κα�
βάλας, προεξάρχοντος τοῦ Θεοφιλ. Ἐπισκόπου
Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορίου. Εἰς τὴν πανηγυ�
ρικήν λειτουργίαν τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Μαρκοπούλου
Ἀττικῆς προεξῆρχε ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης Ἀτ�

τικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος, ἐνῷ εἰς τήν
ὁµώνυµον Ἱεράν Μονήν Φλεβαριωτίσσης Σα�
λαµῖνος ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σα�
λαµῖνος κ. Γερόντιος.

ΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑΙ ΚΛΗΡΙΚΩΝΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑΙ ΚΛΗΡΙΚΩΝ

� Τήν Κυριακήν 19�1/1�2 ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης
Ἀµερικῆς κ. Παῦλος, εἰς τόν Ἱερόν Ναόν Ἁγίου Μα�
ξίµου τοῦ Ὁµολογητοῦ, προήγαγε εἰς τήν ἱερωσύ�
νην τόν εὐλαβέστατον Ἱεροδιάκονον π. Μάξιµον
Μαρέττα, συνιερουργοῦντος µεταξύ τῶν ἄλλων
κληρικῶν καί τοῦ κατά σάρκα πατρός τοῦ χειρο�
τονουµένου, π. Θωµᾶ Μαρέττα.

�Ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί ∆ιαυλείας
κ. Ἀκάκιος εἰς τήν Ἱεράν Μονήν Ἁγίου Νικολάου
Παιανίας προέβη εἰς τήν χειροτονίαν τοῦ Ὁσιωτά�
του Μοναχοῦ Γαβριήλ Ἔρικσον εἰς µέν ∆ιάκονον
τήν Πέµπτην 6/19 Φεβρουαρίου καί εἰς Πρεσβύτε�
ρον τήν Πέµπτην 13/26 Φεβρουαρίου. Ὁ νεοχειρο�
τηνθείς εἶναι ὑπό τόν Γέροντα Ἡλίαν Τσίκναν τῆς
Ἱερᾶς Μονῆς Ἀρχιστρατήγου Μιχαήλ Παιανίας.

ΟΝΟΜΑΣΤΗΡΙΑ ΙΕΡΑΡΧΩΝΟΝΟΜΑΣΤΗΡΙΑ ΙΕΡΑΡΧΩΝ

�Εἰς τήν ἑορτήν τοῦ Μεγάλου Ἀθανασίου τό Σάβ�
βατον 18/31 Ἰανουαρίου ἑώρτασε τά ὀνοµαστήριά
του ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης Λαρίσης καί Πλα�
ταµῶνος κ. Ἀθανάσιος. Εἰς τό Ἀρχιερατικόν συλ�
λείτουργον εἰς τόν Ἱερόν Καθεδρικόν Ναόν Εὐαγ�
γελισµοῦ τῆς Θεοτόκου Λαρίσης ὁµοῦ µετά τοῦ ἑορ�
τάζοντος, συνιερούργησαν οἱ Ἀρχιερεῖς Ἀττικῆς &
Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος καί Χριστιανουπόλεως
κ. Γρηγόριος. Μετά τό συλλείτουργον οἱ νέοι τῆς
Ἱερᾶς Μητροπόλεως Λαρίσης ἐπεφύλαξαν ὡς
δῶρον εἰς τόν ἑορτάζοντα Μητροπολίτην των τήν
διοργάνωσιν εἰδικῆς ἐκδηλώσεως πρός τιµήν του.

Ἡ ἐκδήλωσις ἔλαβε χώραν εἰς τήν αἴθουσαν «Κι�



2�

βωτός», εἰς τήν ὁποίαν κατέφθασε καί ὁ Σεβασµ.
Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης κ. Μάξιµος διά νά τι�
µήσῃ τόν ἑορτάζοντα Μητροπολίτην. Ἐπ’ εὐκαιρίᾳ

τῆς ἐκδηλώσεως ἐγένετο κατ’ ἀρχάς µία ἐνηµερωτι�
κή παρουσίασις τοῦ «Νεανικοῦ Ὀρθοδόξου Συνδέ�
σµου» ὡς ἱστορικῆς συνεχείας τῆς παλαιᾶς «Ἑνώ�
σεως Νέων». Ἐν συνεχείᾳ ἐπιτροπή τῶν νέων τῆς
Λαρίσης παρέδοσε ὡς ἐλάχιστον δεῖγµα ἀγάπης εἰς
τόν ἑορτάζοντα Μητροπολίτην των ἕν ἀρχιερατι�
κόν ἐγκόλπιον. Ὁ Σεβασµιώτατος συγκεκινηµένος
ηὐχαρίστησε τούς νέους λέγων ὅτι εὐφραίνεται νά
βλέπῃ τά παιδιά του «ὡς νεόφυτα ἐλαιῶν κύκλῳ
τῆς τραπέζης του» καί διένειµε καί αὐτός ἀναµνη�
στικά δῶρα εἰς τούς παρευρισκοµένους. Τό πρῶτον
µέρος τῆς ἐκδηλώσεως ἔκλεισε µέ τήν κοπήν τής Βα�
σιλόπιτας.

Τό δεύτερον µέρος περιελάµβανε ὁµιλίαν µέ θέ�
µα «Εἰσαγωγή στό κατανυκτικό Τριώδιο» ὑπό τοῦ
Τεχνολόγου – Ἐκπαιδευτικοῦ καί µέλους τῆς συν�
τονιστικῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Νεανικοῦ Ὀρθοδόξου
Συνδέσµου κ. Λεωνίδου Πίττου. Κατά την διάρ�
κειαν τῆς ὁµιλίας ἐγένετο προβολή «βίντεο» µέ πα�
ρουσίασιν εἰκόνων καί ὑπόκρουσιν ψαλµωδιῶν
ἐπιµελείᾳ τοῦ Καθηγητοῦ τῆς Πληροφορικῆς καί
µέλους τοῦ Νε.Ο.Σ. κ. Νικολάου Καλοσκάµη. Ὁ
συνδιασµός λόγου, εἰκόνoς καί ἤχου, ἀνέδειξε

πράγµατι τόν κατανυκτικόν χαρακτήρα τοῦ Τριω�
δίου ὡς περιόδου µετανοίας, προσευχῆς καί νη�
στείας. Τήν ἐκδήλωσιν ἐτίµησαν διά τῆς παρουσίας
των ὁ ∆ήµαρχος Λαρίσης κ. Τζανακούλης, ὁ Ἀντι�
νοµάρχης κ. Καλοµπάτσιος καί ἡ Τοµεάρχης Πολι�
τισµοῦ Ν.Ο.∆.Ε. Λάρισας, Θέκλα Παρασκευούδη.
Ἐπιλόγισε ὁ Σεβασµ. Μητροπολίτης Θεσσαλονίκης
κ. Μάξιµος.

Τέλος ὁ ἑορτάζων Μητροπολίτης παρέθεσε γεῦ�
µα πρός τιµήν τῶν παρισταµένων Ἀρχιερέων, κλη�
ρικῶν, τῶν στελεχῶν τοῦ Νεανικοῦ Ὀρθοδόξου
Συνδέσµου καί τῶν ἐκ µακρᾶν προσελθόντων.

� Τήν ἡµέραν τῆς µνήµης τοῦ Μεγάλου Φωτίου
(Πέµπτη 6/19 Φεβρουαρίου) ἑώρτασε τά ὀνοµα�
στήριά του Ὁ Θεοφιλ. Ἐπίσκοπος Μαραθῶνος κ.
Φώτιος εἰς τόν Ἱερόν Καθεδρικόν Ναόν Ἁγίου Ἀθα�
νασίου Ν. Φιλαδελφείας. Εἰς τό Ἀρχιερατικόν συλ�
λείτουργον συµµετεῖχον ἐκτός τοῦ Θεοφιλεστάτου
καί οἱ Σεβασµ. Μητροπολῖται Πειραιῶς & Σα�
λαµῖνος κ. Γερόντιος καί Ἀττικῆς & Βοιωτίας κ.
Χρυσόστοµος, ἐνῷ παρέστη συµπροσευχόµενος ὁ
Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Χρυσό�
στοµος.




