


2

Εἰκών Ἐξωφύλλου:
Μιχαήλ Δαμασκηνοῦ, 16ος αἰῶνας.

ΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑΠΕΡ ΙΕΧΟΜΕΝΑ

Ἀναστάσιμο μήνυμα ............................................. 3-4

Κυριακή Ὀρθοδοξίας 2008.................................... 5-9

«Ἱερεύς Χρῆστος Γκιόκας» .................................... 10-11

Ἡ Φωνή τῶν Πατέρων .......................................... 12-14

Λειτουργικά θέματα............................................... 15

Φωνή ἀπό παλαιά .................................................. 16

Δημητριάδος Γερμανός Μαυρομμάτης ............... 17

Μικρά καί οὐσιώδη................................................ 18-20

Τήν Διακονίαν σου πληροφόρησον..................... 21-23

Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣΗ ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ
ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1928

Διμηνιαῖον Δημοσιογραφικόν Ὄργανον
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος

Περίοδος Γ΄ ἔτος 58ο Τεῦχος 951
Μάρτιος-Ἀπρίλιος 2008

Ἱδρυτής:
Ἀνδρέας Βαπορίδης

(† 1976)

Ἐκδότης:
Ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος

Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος
κ.κ. ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ Β΄

Διευθυντής:
† Ὁ Μαραθῶνος Φώτιος

Συντακτική ἐπιτροπή:
† Ὁ Πειραιῶς καί Σαλαμῖνος Γερόντιος
† Ὁ Ἀττικῆς καί Βοιωτίας Χρυσόστομος

† Ἀρχιμ. Γρηγόριος Ταυλάριος
† Πρεσβ. Μιχαήλ Κωνσταντινίδης

Ὑπεύθυνος Συνδρομῶν - Ἐμβασμάτων
Κατσαγώνης Κωνσταντῖνος

Κάνιγγος 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Συνδρομαί:
Ἐσωτερικοῦ ἐτησία 10 εὐρώ

Ἐξωτερικοῦ 15 $ Η.Π.Α.
Τιμή φύλλου 1 εὐρώ

Ἰδιοκτησία - Κεντρική Διάθεσις:
«ΓΕΝΙΚΟΝ ΤΑΜΕΙΟΝ

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ Γ.Ο.Χ. ΕΛΛΑΔΟΣ»
Ὁδός Κάνιγγος, 32, Τ.Κ. 106 82, ΑΘΗΝΑΙ

Τηλ.: 210 38 28 280 -Fax: 210 38 47 365
www.ecclesiagoc.gr e-mail: goc@otenet.gr

Ἐκτύπωσις: ΕΠΤΑΛΟΦΟΣ Α.Β.Ε.Ε.
Τηλ. 210 92 17 513, Fax: 210 92 37 033

www.eptalofos.gr e-mail: info@eptalofos.gr

ΕΥΑΓΓΕΕΥΑΓΓΕΛΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗΛΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ
«Τί ζητεῖτε τὸν ζῶντα μετὰ τῶν νε-

κρῶν; οὐκ ἔστιν ὧδε, ἀλλ' ἠγέρθη· μνή-
σθητε ὡς ἐλάλησεν ὑμῖν ἔτι ὢν ἐν τῇ Γα-
λιλαίᾳ, λέγων ὅτι δεῖ τὸν υἱὸν τοῦ ἀν-
θρώπου παραδοθῆναι εἰς χεῖρας ἀν-
θρώπων ἁμαρτωλῶν καὶ σταυρωθῆναι,
καὶ τῇ τρίτῃ ἡμέρᾳ ἀναστῆναι».

(Λουκ ΚΔ´ 5-7)



ΑΝΑΣΤΑΣΙΜΟ ΠΡΩΘΙΕΡΑΡΧΙΚΟ
ΜΗΝΥΜΑ 2008

Θ
είᾳ ἀγαθότητι καί εὐδοκίᾳ ἠλεήθημεν παρά Θεοῦ
καί κατά τό παρόν ἔτος πρός ἑορτασμόν τῆς
Μεγάλης ἑορτῆς τοῦ Πάσχα.

Καί πάλιν ἀξιούμεθα νοητῶς τῆς θεωρίας τοῦ ὑπερ-
φυοῦς θαύματος τῆς ἐνδόξου ἐκ νεκρῶν Ἐγέρσεως
τοῦ Λυτρωτοῦ καί Σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ προσκυ-
νοῦντες εὐλαβῶς εἰς «τόν τόπον ἐν ᾧ ἔστησαν οἱ
πόδες Αὐτοῦ».

Μετά δέους καί θαυμασμοῦ καθορῶμεν τόν
Ἀναστάντα Κύριον προσαγορεύοντα ταῖς Μυρο-
φόροις Γυναιξί τό «XAIPETΕ»!

Ὁ θεϊκός οὗτος χαιρετισμός ἀπηχεῖ εἰς πάντα τόν περίγειον κόσμον ὡς
τίμημα τῆς Σταυρικῆς θυσίας διά τήν ἀπελευθέρωσιν τοῦ ἀνθρωπίνου γένους
ἐκ τῆς καταδίκης τοῦ Ἄδου.

Μᾶς προσκαλεῖ εἰς χαράν, διότι συμμετέχομεν αἰσθητῶς ὡς τέκνα Του διά
τῆς πίστεως εἰς τό ἑκούσιον πάθος καί τήν Ἀνάστασιν.

Τούτου ἕνεκεν, ἐν εὐφροσύνῃ πολλῇ ὑπαντῶμεν Αὐτῷ ἀγαλλομένῳ ποδί,
ὡς Νικητῇ τοῦ Θανάτου, λαμπαδηφοροῦντες ἀντιτύπως τοῦ Ἁγίου ἐκείνου
Φωτός τοῦ θαυμασίως ἐκ τοῦ ζωοδόχου Τάφου ἀνελλειπῶς ἀνατέλλοντος διά
μέσου τῶν αἰώνων.

Διό συγκαλοῦμεν τήν κτίσιν ψάλλοντες: «Δεῦτε λάβετε φῶς ἐκ τοῦ
ἀνεσπέρου φωτός καί δοξάσατε Χριστόν Ἀναστάντα ἐκ νεκρῶν» καί δια-
κηρύσσομεν στεντορίως ὅτι, τοῦτο καί μόνον τό οὐράνιον σημεῖον, ἀρκεῖ ὡς
μαρτυρία καί ἀδιάσειστος ἀλήθεια ὅτι,

«Ο XPΙΣTOΣ ANΕΣTH»!
Εἶναι ἀκαταμάχητος πραγματικότης ἡ Ἀνάστασις τοῦ Κυρίου καί πέτρα

τῆς πίστεως, τῆς ὁποίας ποτέ δέν θά κατισχύσουν αἱ πύλαι τοῦ Ἄδου ὅσον καί
ἄν δαιμονιωδῶς θορυβοῦν καί μάχονται κατά τῆς ἀληθείας.

Ἔχομεν καί ἡμεῖς λάβει ἕκαστος προσωπικήν πείραν τῆς Ἀναστάσεως διά
τῆς πίστεως, ὥστε οὐδεμία ἀμφιβολία χωρεῖ εἰς τήν καρδίαν μας.

Αἰσθανόμεθα τήν παρουσίαν τοῦ Ἀναστάντος, καί διά τοῦτο λατρεύομεν
Αὐτόν ἐν ἀληθείᾳ καί πίστει καί Τόν ὁμολογοῦμεν μέ τήν γλῶσσαν τῆς
καρδίας μας ANΘΡΩΠON TEΛEION καί ΘEOΝ ΑΛΗΘINON, διατρανοῦντες
ἀκορέστως τόν ἐπινίκιον χαιρετισμόν,

«XPΙΣTOΣ ANΕΣTH»



Ἡ Ἀνάστασις εἶναι τό μεγαλύτερο γεγονός τῆς ἱστορίας.
Ἀνεγέννησε καί ἀνέπλασε τόν κόσμον. Μετέτρεψε τήν λύπην εἰς χαράν διά

τῆς ἰσχυρᾶς ἐλπίδος ὅτι καί ἡμεῖς θά ἀναστηθῶμεν καί θά συνδοξασθῶμεν
αἰωνίως μετ’ Αὐτοῦ.

Εἶναι ἡ ἑορτή τῶν ἑορτῶν καί πανήγυρις πανηγύρεων κατά τόν Ἅγιον
Ἰωάννην τόν Δαμασκηνόν.

Εἶναι τό κεφαλαιῶδες δόγμα τῆς εἰς Χριστόν πίστεως ἡμῶν καί ἰδιαιτέρως
τῆς ὀρθοδοξίας. Διό καί ὁ θεῖος Παῦλος ἀποτολμᾶ νά εἴπη: «Εἰ Χριστός οὐκ
ἐγήγερται κενή ἡ πίστις ἡμῶν, κενόν καί τό κήρυγμα ἡμῶν» (Α´ Κορ. IE-13).

Δονοῦν τόν ἀέρα σήμερον Πασχαλιναί ἰαχαί καί εὐχαί μετά ἑορτίων
προσρήσεων καί ἱερῶν μελωδιῶν, ἀναμεμιγμέναι μέ συναισθήματα λατρευ-
τικῆς ἀγάπης καί θερμῶν δακρύων, ἕνεκα τῆς προχθεσινῆς ζοφερᾶς θέας τοῦ
ἐπί Σταυροῦ καθημαγμένου Ἰησοῦ διά τήν ἡμετέραν σωτηρίαν.

Εἰς ταῦτα, ἡ εὐγνωμοσύνη ἡμῶν καί εὐχαριστία ὀφείλουν νά ὦσιν ἀπέραν-
τοι καί ἐστολισμέναι δι’ ἀρετῶν, εἰς εὐαρέστησιν τοῦ ἐξιλαστηρίου θύματος
τῶν ἁμαρτιῶν μας διά τήν ἐπανένωσίν μας μετά τοῦ Θεοῦ!

Ἐπί τῷ τέλει τοῦ λόγου, ἐπικαλούμεθα τό Μέγα Αὐτοῦ ἔλεος καί τήν θείαν
σύναρσιν συνοδούς ἄχρι πέρατος τοῦ βίου μας, διά τήν νίκην κατά τοῦ παμ-
πονήρου διαβόλου πρός διαφύλαξιν σώου καί ἀκεραίου τοῦ πολυτίμου θη-
σαυροῦ τῆς ὀρθοδοξίας καί τῆς ἀθανάτου ψυχῆς μας ἐκ πάσης ἁμαρτίας λυ-
πούσης τόν Ἐλευθερωτήν μας Χριστόν.

Ἐπευλογοῦντες δέ, ἀπευθυνόμεθα πᾶσι τοῖς ἀγαπητοῖς ἡμῶν Ἀδελφοῖς
καί τέκνοις, τοῖς ἐγγύς καί τοῖς μακράν διαθέρμως ἐπευχόμενοι, φωτισμόν
ψυχῆς, χαράν, ὑγείαν τήν κατ’ ἄμφω καί τήν ἐπιπόθητον ἀπόλαυσιν τῶν
αἰωνίων δωρεῶν τῆς Ἀναστάσεως.

Περιπτυσσόμενοι δέ πάντας ἀσπασίως καί πατρικῶς κατασπαζόμεθα, ἐπι-
λογίζοντες:

«XPΙΣTOΣ ANΕΣTH»!

Ο APXIΕΠΙΣKOΠΟΣ
† Ὁ Ἀθηνῶν Χρυσόστομος



Κατ' ἔτος ἡ Ἐκκλησία µας ἰδιαιτέρως τιµᾶ
τὴν ἑορτήν τῆς Κυριακῆς τῆς Ὀρθοδοξίας.
Κατὰ τὴν ἡµέραν ταύτην εὑρίσκει τὴν

ἀφορµὴν νὰ τιµήσῃ πάντας τοὺς ἀγωνιστάς
ὑπὲρ τῆς ἀµωµήτου πίστεως ὁµολογητάς Πατέ	
ρας καὶ νὰ παραδειγµατισθῇ ἀπὸ τοὺς ἀγῶνας
των. Ἀντλεῖ δύναµιν ἀπὸ τὸ παράδειγµά των διὰ
τὸν σύγχρονον πνευµατικὸν ἀγῶνα τὸ ὁποῖον
διεξάγει κατὰ τῆς παναιρέσεως τοῦ Οἰκουµενι	
σµοῦ. ∆ίδεται εἰς αὐτὴν ἡ εὐκαιρία διὰ νὰ ἀνα	
νεώσῃ τὴν καλήν ὁµολογίαν, διατρανώνουσα
τὴν προσήλωσιν αὐτῆς εἰς τὴν παραδοθεῖσαν πί	
στιν διὰ τῆς ἐκφωνήσεως τοῦ συνοδικοῦ τῆς
Ὀρθοδοξίας, ἀλλά καὶ διὰ τῆς ὁµολογιακῆς
ἐκδηλώσεως ἡ ὁποία λαµβάνει χώραν τὸ ἑσπέ	
ρας τῆς ἰδίας ἡµέρας.

Τὴν πρω
αν, ἐγένετο ἀρχιερατικὸν συλλεί	
τουργον εἰς τὸν Καθεδρικὸν Ἱερὸν Ναὸν Ἁγίου
Ἀθανασίου Ν. Φιλαδελφείας, προεξάρχοντος τοῦ
Μακαριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν καὶ πά	
σης Ἑλλάδος κ.κ. Χρυσοστόµου Β´, συµπαρα	
στατουµένου ὑπὸ τῶν ἐν Ἀθήναις ἐνδηµούν	
των Ἀρχιερέων Πειραιῶς καὶ Σαλαµῖνος κ. Γε	
ρόντιον, Ἀττικῆς καὶ Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµον
καὶ Μαραθῶνος κ. Φώτιον.

Τὸ ἑσπέρας, εἰς τὴν αἴθουσαν ἐκδηλώσεων
τοῦ Πολεµικοῦ Μουσείου Ἀθηνῶν, ἐγένετο ἡ
πανηγυρική ἐκδήλωσις. Κεντρικός ὁµιλιτής ἦτο
ὁ Σεβασµιώτατος Μητροπολίτης Πειραιῶς καὶ
Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος. Ἐν συνεχείᾳ παραθέ	
τοµεν τὴν πράγµατι ὁµολογιακοῦ χαρακτῆρος
ὁµιλίαν του:

Μακαριώτατε Ἀρχιεπίσκοπε Ἀθηνῶν καί
πάσης Ἑλλάδος κ.κ. Χρυσόστοµε.

Σεβασµιώτατοι καί Θεοφιλέστατοι ἅγιοι
ἀδελφοί.

Εὐσεβές Ἱερατεῖο, Σεπτή χωρία µοναχῶν καί
µοναζουσῶν.

Κύριοι Βουλευταί, Κύριοι ἐκπρόσωποι νο@
µαρχιακῶν καί ∆ηµοτικῶν ἀρχῶν.

Κύριοι ἐκπρόσωποι ἐκκλησιαστικῶν ὀργα@
νισµῶν καί Φορέων.

Ἀγαπητοί ἐν Χριστῷ ἀδελφοί.
Πρωτίστως θά µοῦ ἐπιτρέψετε νά ἐκφράσω

τίς εὐχαριστίες µου τόσο εἰς τόν Μακαριώτατον
ὅσο καί εἰς τούς Συνοδικούς ἀδελφούς, διά
τήν τιµή πού µου ἔκαναν δίδοντας µου τήν εὐ@
καιρία νά ἀπευθύνω σήµερα ἐπί τῇ µεγαλωνύ@
µῳ ἑορτῇ πανηγυρικόν λόγο.

Κυριακή τῆς Ὀρθοδοξίας σήµερα. Ἡµέρα
λαµπρά καί χαρµόσυνος. Πανηγυρίζει ἡ Ἐκ@
κλησία τοῦ Χριστοῦ τήν νίκη ἐπί τῆς εἰκονο@
µαχίας. Ἡµέρα µνήµης καί τιµῆς τῶν Ἁγίων
ἀγωνιστῶν τῆς πίστεως, πού ἐλάµπρυναν µέ
τούς ἱερούς ἀγῶνες τους καί τήν θυσία τους, τήν
Ἐκκλησία. Ἡµέρα ὅµως καί καταδίκης ὅλων
ἐκείνων πού ἐξέκλιναν τῆς ἀποστολῆς τους καί
τήν ἔθλιψαν µέ τίς αἱρέσεις τους. Πῶς φθάσαµε
ὅµως στήν εἰκονοµαχία;

Ἀπό τά πρωτοχριστιανικά χρόνια οἱ Χρι@
στιανοί ἀπεικόνιζαν στίς κατακόµβες θέµατα
τοῦ µυστηρίου τῆς Σωτηρίας µας. Ἀπό τήν

Ο ΛΑΜΠΡΟΣ ΕΟΡΤΑΣΜΟΣ
ΤΗΣ ΚΥΡΙΑΚΗΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ



�

ἐποχή τοῦ Μ. Κωνσταντίνου ἐπικρατεῖ εὐρύτα@
τα ἡ ἀπεικόνιση τοῦ Χριστοῦ, τῆς Θεοτόκου
καί τῶν Ἁγίων στούς χριστιανικούς ναούς. Ὁ
Μ. Βασίλειος σέ ἕναν πανηγυρικό του λόγο
πρός τιµή τοῦ Ἁγίου µάρτυρος Βαρλαάµ προ@
τρέπει τούς χριστιανούς ζωγράφους νά τόν
δοξάσουν εἰκονίζοντάς τον. Ὁ Μ. Βασίλειος
εἶναι καί ὁ πρῶτος Πατέρας τῆς Ἐκκλησίας
πού συµπυκνώνει µέ σαφήνεια τήν διδασκαλία
Του, περί τῶν ἱερῶν εἰκόνων µέ τόν περίφηµο
λόγο του: «Ἡ τῆς εἰκόνος τιµή ἐπί τό πρωτότυ


πον διαβαίνει». Ὁ
λόγος αὐτός ἔγινε
ἀργότερα στά χρό@
νια της εἰκονο@
µαχίας ἀπό τά πιό
ἀποφασιστικά ἐπι@
χειρήµατα τῶν ὑπε@
ρασπιστῶν τῶν ἱε@
ρῶν εἰκόνων.

Ὁ τελευταῖος ἴ@
σως µεγάλος πατέ@
ρας τῆς ∆ύσεως,
Ἅγιος Γρηγόριος ὁ
∆ιάλογος, προσκα@
λώντας τόν Ἐπίσκο@

πο τῆς Μασσαλίας Σερένο νά ξανατοποθετήσει
στούς ἱερούς ναούς τίς εἰκόνες πού εἶχε ξε@
σηκώσει ἔγραφε: «∆έν εἶναι χωρίς αἰτία πού ἡ
ἀρχαιότητα ἐπέτρεψε νά ζωγραφιστεῖ στίς
ἐκκλησίες ἡ ζωή τῶν ἁγίων. Ὑπερασπίζοντας τή
προσκήνυση αὐτῶν τῶν εἰκόνων εἶστε ἄξιοι
ἐπαίνου. Καταστρέφοντάς τες, εἶστε ἄξιοι µοµφῆς.
Εἶναι ἄλλο πρᾶγµα νά λατρεύεις µιά εἰκόνα κι
ἄλλο πρᾶγµα νά γνωρίζεις διά µέσου τῆς εἰκόνας
σέ ποιόν πρέπει νά ἀπευθύνεται ἡ προσκύνηση».
Ὑπῆρξαν βεβαίως κι ἐκεῖνοι οἱ χριστιανοί πού
λάτρευαν τίς εἰκόνες, ἐνῶ ἔπρεπε νά τιµοῦν τά
πρόσωπα πού εἰκόνιζαν καί νά λατρεύουν µόνο
τό Θεό. Αὐτοί ὀνοµάστηκαν εἰκονολάτρες καί
ἀσφαλῶς εὑρίσκοντο σέ πλάνη. Αὐτοί βρίσκον@
ταν στό ἕνα ἄκρο. Ὑπῆρξαν καί διάφοροι αἱρε@
τικοί, πού κατέληξαν στό ἄλλο ἄκρο καί µι@
σοῦσαν τίς ἱερές εἰκόνες. Ἀπό αὐτούς ἐπη@
ρεάστηκε ὁ αὐτοκράτορας Λέοντας Γ´ ὁ Ἴσαυ@
ρος, παίρνοντας ἀφορµή ἀπό τίς ὑπερβολές τῶν
εἰκονολατρῶν. Αὐτός ἄρχισε τή φοβερή
διαµάχη γύρω ἀπό τίς εἰκόνες.

Τό 726, ὕστερα ἀπό αὐστηρό διάταγµα τοῦ

Λέοντα, οἱ εἰκόνες µέσα στούς ναούς ἔπρεπε νά
τοποθετοῦνται πιό ψηλά, γιά νά µή τίς φθάνουν
οἱ πιστοί νά τίς προσκυνοῦν. Ἀκολούθησε ἄλλο
αὐστηρότερο διάταγµα πού ὅριζε νά κατα@
στρέφονται καί νά ἐξαφανίζονται ἀπό τούς
ναούς οἱ ἱερές εἰκόνες. Τά µέτρα τοῦ Λέοντα
διαχώρισαν τούς χριστιανούς σέ δύο µερίδες.
Τούς εἰκονοµάχους καί τούς εἰκονόφιλους,
στούς ὁποίους συναριθµοῦσαν καί τούς εἰκο@
νολάτρες. Οἱ εἰκονοµάχοι ἦταν ἡ ἐπίσηµη ἐκ@
κλησία της ἐποχῆς. Ἡ ἐκκλησία πού ἀναγνώρι@
ζε τό κράτος. Οἱ πραγµατικοί ὀρθόδοξοι καί
ὑπερασπιστές τῶν ἱερῶν εἰκόνων, διώκονταν,
ἐξορίζονταν, βασανίζονταν καί σέ πολλές πε@
ριπτώσεις ὁδηγοῦνταν καί σέ αὐτόν ἀκόµα τόν
µαρτυρικό θάνατο. Οἱ εἰκονοµάχοι ἐφάρµοσαν
µέ φανατισµό τά διατάγµατα τοῦ Λέοντα. Κα@
τέστρεφαν τίς εἰκόνες, ἔκαιγαν διάφορα χει@
ρόγραφα, ἐπειδή περιεῖχαν µικρές εἰκόνες,
βεβήλωναν τά ἱερά λείψανα τῶν ἁγίων καί χρη@
σιµοποιοῦσαν κάθε βία ἐναντίον τῶν εἰκο@
νοφίλων. Ὑπερασπιστές τῶν εἰκονοφίλων ἀνα@
δείχθηκαν ὁ γηραιός Πατριάρχης Κπόλεως Ἅγι@
ος Γερµανός, ὁ Πάπας Ρώµης Γρηγόριος Β´ κι
ἄλλοι πολλοί, µά κυρίως τίς ἱερές εἰκόνες
ὑπεράσπισε ὁ Ἅγιος Ἰωάννης ὁ ∆αµασκηνός. Ὁ
µέγας αὐτός Πατέρας τῆς Ἐκκλησίας µέ ἀδιά@
σειστα θεολογικά ἐπιχειρήµατα δίδαξε ὅτι ὅταν
σεβόµαστε τίς ἱερές εἰκόνες σεβόµαστε τά ἱερά
πρόσωπα πού εἰκονίζουν, χαρακτηρίζοντάς τες
ὡς «βιβλία τῶν ἀγραµµάτων».

Οἱ διαµάχες γύρω ἀπό τίς εἰκόνες συνε@
χίστηκαν µέχρι τόν θάνατο τοῦ αὐτοκράτορα
Λέοντα ∆´. Ἡ σύζυγός του Εἰρήνη ἡ Ἀθηναία,
ὡς ἐπίτροπος τοῦ ἀνηλίκου γιοῦ της Κων@
σταντίνου ΣΤ´, προστάτεψε τίς ἱερές εἰκόνες.
Κήρυξε θρησκευτική ἐλευθερία καί µέ τήν συµ@
παράσταση τοῦ εἰκονοφίλου πατριάρχη Ἁγίου
Ταρασίου, συγκάλεσε τήν Ζ´ Οἰκουµενική
Σύνοδο, τό 787 στή Νίκαια τῆς Βιθυνίας. Ἡ
Σύνοδος κατεδίκασε τήν αἵρεση τῆς εἰκονο@
µαχίας καί ἐπανέφερε πανηγυρικά τίς ἱερές
εἰκόνες. Μέ βάση τήν διδασκαλία τοῦ Ἁγίου
Ἰωάννου τοῦ ∆αµασκηνοῦ, ἐδογµάτισε ὅτι προ@
σκυνώντας τίς ἱερές εἰκόνες, ἀπονέµουµε τιµή
καί σεβασµό στά πρόσωπα πού εἰκονίζουν. ∆έν
ἀπονέµουµε ὅµως ἀληθινή λατρεία, ἡ ὁποία
ἁρµόζει µόνο στό Θεό.

Παρά τήν νίκη τῆς Ὀρθοδοξίας, ἡ εἰκονο@



�

µαχία δέν εἶχε ἀκόµα ὁριστικά ἐκµηδενιστεῖ.
Εἰκονοµάχοι αὐτοκράτορες ἀνέλαβαν ξανά τήν
ἐξουσία καί καταδίωξαν ξανά τούς ὀρθοδόξους.
Ὑπερασπιστής τῶν ἱερῶν εἰκόνων ἀναδείχθηκε
ὁ Ἅγιος Θεόδωρος ὁ Στουδίτης. Σέ γράµµα του
πρός τόν Πάπα Ρώµης Πασχάλιο Α´, περιγράφει
τήν ζοφερή εἰκόνα τῆς Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας:
«Ὁ πατριάρχης εἶναι φυλακισµένος, οἱ µητρο

πολίτες καί οἱ ἐπίσκοποι ἔχουν ἐξοριστεῖ, οἱ µονα

χοί καί οἱ πιστοί εἶναι δεσµευµένοι καί τελοῦν
ὑπό τήν ἀπειλή τῶν βασανιστηρίων καί τοῦ
θανάτου. Ἡ εἰκόνα τοῦ Λυτρωτῆ, ἐνώπιον τῆς
ὁποίας τρέµουν καί οἱ ἴδιοι οἱ δαίµονες, ἔγινε ἀντι

κείµενο χλευασµοῦ. Τά θυσιαστήρια καί οἱ
ἐκκλησίες ἔχουν λεηλατηθεῖ καί ἔχει κυλήσει
πολύ αἷµα». Ὁ αἱµατηρός διωγµός εἶχε πε@
ρισσότερα θύµατα ἀπό αὐτόν τοῦ Κοπρωνύµου.
∆εκάδες ἐπισκόπων ἐξορίστηκαν, πολλούς µο@
ναχούς τούς ἔραψαν καί τούς ἔπνιξαν µέσα στά
ράσα τους, ἤ βασανίστηκαν µέχρι θανάτου στίς
φυλακές. Ὁ ἴδιος ὁ Ἅγιος Θεόδωρος ὁ Στουδίτης
σύρθηκε στίς φυλακές, µαστιγώθηκε βίαια κατ’
ἐπανάληψη καί στή συνέχεια ἐξορίστηκε στή
Σµύρνη, ὅπου ἔπεσε θῦµα τῆς κτηνωδίας τῶν
εἰκονοµάχων.

Ἀνάµεσα στά θύµατα τῆς εἰκονοµαχικῆς
λαίλαπας ξεχωρίζουν καί οἱ Ὁµολογητές Ἅγι@
οι Θεοφάνης ὁ ὑµνογράφος καί ὁ ἀδελφός του
Θεόδωρος. Τούς κακοποίησαν µέ βέργες καί
χάραξαν στά µέτωπά τους προσβλητικούς
στίχους. Ἔτσι πῆραν τήν προσωνυµία «Γρα

πτοί» δηλαδή «Σηµαδεµένοι».

Ὁ θρίαµβος τῆς Ὀρθοδοξίας ἔγινε ὁριστικός
µετά τόν θάνατο τοῦ τελευταίου εἰκονοµάχου
αὐτοκράτορα, Θεοφίλου. Ἡ σύζυγός του Θε@
οδώρα καί µετέπειτα Ἁγία τῆς Ἐκκλησίας µας,
ἀνέλαβε τήν ἐξουσία ὡς ἐπίτροπος τοῦ ἀνη@
λίκου γιοῦ της Μιχαήλ. Κατήργησε τά δια@
τάγµατα κατά τῶν εἰκονοφίλων καί τό 843 συ@
νεκάλεσε Σύνοδο στήν Κπόλη, ἡ ὁποία κήρυξε
ὑποχρεωτικές γιά ὅλους τίς ἀποφάσεις τῆς Ζ´
Οἰκουµενικῆς Συνόδου καί ἀναστήλωσε τίς
εἰκόνες. Τήν πρώτη Κυριακή τῆς Μ. Τεσσαρα@
κοστῆς οἱ ἱερές εἰκόνες µεταφέρθηκαν ξανά
στούς ἱερούς ναούς. Οἱ τόποι λατρείας τοῦ
Τριαδικοῦ µας Θεοῦ, ξαναβρῆκαν τόν ἱερό τους
διάκοσµο καί ἡ Ἐκκλησία µας τήν εἰρήνη.

Ἡ ἐκκλησιαστική ὅµως γαλήνη δέν ἔµελλε
νά διατηρηθεῖ γιά πολύ κι ἔτσι νέες αἱρέσεις
πλήγωσαν τήν Ἐκκλησία, µέ κορυφαία αὐτή
τοῦ παπισµοῦ, πού ὁδήγησε τήν ∆υτική Χρι@
στιανοσύνη µακριά ἀπό τήν ἀλήθεια τῆς πίστε@
ως. Τόν δέ 20ο αἰῶνα τήν Ὀρθοδοξία προσ@
βάλλει µιά ὕπουλη αἵρεση, ὁ Οἰκουµενισµός.

Ὁ Οἰκουµενισµός εἶναι µιά µεταδοτική
πνευµατική ἀσθένεια πού προσβάλει πρω@
τίστως τό ὀρθόδοξο κριτήριο τῶν πιστῶν καί
τούς ἀφήνει ἐκτεθειµένους στίς πνευµατικές
ἀσθένειες, δηλ. τίς αἱρέσεις πού ὁδηγοῦν στήν
ἀπώλεια, τόν πνευµατικό θάνατο, τόν χωρισµό
ἀπό τό Θεό. Ἀλλοιώνει τό Σύµβολο τῆς Πίστε@
ως καί προσβάλλει τό δόγµα τῆς Μοναδικότη@
τος τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ. Παρουσιάζει
τίς αἱρέσεις, ὅλους δηλ. ἐκείνους πού ἀποκόπη@
καν ἀπό τή Μία, Ἁγία , Ἀποστολική καί Κα@
θολική Ἐκκλησία, ὡς ἐκκλησίες τοῦ Χριστοῦ,
πού παρόλο τοῦ ὅτι κηρύσσουν διαφορετική
πίστη ἀπό αὐτήν πού παραλάβαµε ἀπό τούς
Ἁγίους Ἀποστόλους καί Πατέρες τῆς Ἐκκλη@
σίας, ὁ οἰκουµενισµός θεωρεῖ ὅτι αὐτές οἱ
αἱρέσεις κατέχουν κι αὐτές τήν ἀλήθεια τῆς
πίστεως. Πώς κι αὐτές ἔχουν ἔγκυρα µυστήρια,
θεία χάρη καί ὁδηγοῦν τόν ἄνθρωπο στήν σω@
τηρία.



8

Τόσο πολύ ἔχει ἀµβλύνει τό ὀρθόδοξο κρι@
τήριο ὁ οἰκουµενισµός, ὥστε οἱ σηµερινοί ἐν
πλάνῃ διατελοῦντες χριστιανοί, νά ἀδυνατοῦν
νά ξεχωρίσουν τί εἶναι πραγµατικά ὀρθοδοξία
καί τί αἵρεση. Τί ὠφελεῖ τήν ψυχή καί µᾶς ὁδη@
γεῖ στό ποθούµενο, τήν σωτηρία µας καί τί µᾶς
παρασύρει στήν ἀπώλεια. Κι ὅσοι συνέρχονται
λίγο ἀπό τήν ζάλη κι ἀρχίζουν νά ἀντιλαµ@
βάνονται εἰς ποῖον κρηµνόν ὁδεύουν, δεσµεύ@
ονται ἀπό τίς διάφορες ἀνθρώπινες ἀδυναµίες
κι ἀδυνατοῦν ἐµπράκτως νά ἀντισταθοῦν.
Ἁπλῶς περιορίζονται σέ λεκτικούς ἀντιοικου@
µενιστικούς λεονταρισµούς καί χωρίς συνέπει@
ες χαρτοπολέµους.

Τό 1924 ὅµως οἱ προπάτορές µας οἱ κληρο@
δοτήσαντες εἰς ὑµᾶς τόν ἱερό ἀγῶνα ὑπέρ τῆς
ἀνοθεύτου ὀρθοδοξίας, διέγνωσαν ὅτι τό πρῶ@
το βῆµα τοῦ οἰκουµενισµοῦ ἦταν ἡ κατεδάφιση
τοῦ ὁρατοῦ τείχους, πού χώριζε τήν Ὀρθοδοξία
ἀπό τόν Παπισµό. Ἦταν τό ἑορτολόγιο. Ἦταν
ἕνα ἐµπόδιο γιά τήν ἕνωση πού ἔπρεπε νά ἀπο@
µακρυνθεῖ. Κι ἔτσι τό ἄλλαξαν οἱ οἰκουµενιστές
γιά νά µποροῦν νά συµπροσεύχονται, νά συλ@
λειτουργοῦν καί νά συνεορτάζουν µέ τούς
ἀδελφούς τους αἱρετικούς τίς ἀκίνητες ἑορτές.
Χωρίς νά συγκληθεῖ Πανορθόδοξη Σύνοδος,
γιά νά ἐξετάσει ἕνα τόσο σοβαρό ζήτηµα. Ἐν
µιᾷ νυκτί, µέ ἐκκλησιαστικό πραξικόπηµα τοῦ
Χρυσοστόµου Παπαδοπούλου ἀθετήθηκαν οἱ
ἀποφάσεις τριῶν Πανορθοδόξων Συνόδων πού
εἶχαν ἀπαγορεύσει τήν ἀλλαγή τοῦ Πασχαλίου
καί τοῦ Μηνολογίου.

Οἱ προπάτορές µας, τό 1924 διέβλεψαν κα@
θαρά τόν κίνδυνο πού διέτρεχε ἡ ὀρθοδοξία καί
ἀντιστάθηκαν. Τό ἀντίτιµο ἦταν βαρύ. ∆οκίµα@
σαν θλίψεις καί διωγµούς. Εἶδαν τούς ἱερεῖς
τους, τούς εὐλαβεστάτους αὐτούς λειτουργούς
τοῦ Ὑψίστου, νά τούς ἀποσχηµατίζουν, νά τούς
ρίχνουν σάν κακούργους στίς φυλακές, νά τούς
ἀτιµάζουν καί νά τούς διαποµπεύουν µέ τόν
χειρότερο τρόπο. Εἶδαν τίς ἐκκλησιές τους νά
σφραγίζονται, τούς ἐπιταφίους τους νά ποδο@
πατοῦνται. Εἶδαν τούς ἐπισκόπους τους νά
ἐξορίζονται ἀπό ἐρηµιά σέ ἐρηµιά καί νά στε@
ροῦνται ἀκόµα καί µετά θάνατον µιά ἀξιο@
πρεπῆ κηδεία. Ἕνα τόσο αὐτονόητο ἀνθρώπι@
νο δικαίωµα. Βίωσαν τή βία, ἀλλά ἀντιστάθη@
καν. Ἔµειναν ὄρθιοι, θυσιάζοντας σέ κάποιες
περιπτώσεις καί αὐτή τή ζωή τους, γιά νά κρα@

τήσουν ἀκέραιη τήν πίστη, ὅπως τήν παρέλα@
βαν. Ὅπως καί οἱ Ὀρθόδοξοι τῆς περιόδου τῆς
εἰκονοµαχίας, περιφρονηµένοι, κατατρεγµένοι
βασανισµένοι ἀπό τούς εἰκονοµάχους: τήν κρα@
τική ἐκκλησία τῆς ἐποχῆς ἐκείνης.

Φώναξαν: Μᾶς φραγκέψανε! Ὅταν οἱ δια@
βρωµένοι ἀπό τόν οἰκουµενισµό πατριάρχες

καί ἀρχιεπίσκοποι ἄλλαζαν τό πατροπαράδο@
το ἑορτολόγιο, γιά νά µποροῦν ἐλεύθερα πιά νά
συνεορτάζουν µέ τούς Παπικούς καί Προτε@
στάντες ἀδελφούς τους, ὅπως οἱ ἴδιοι ἀρέσκον@
ται νά τούς ἀποκαλοῦν.

Οἱ πατέρες µας µπόρεσαν νά ἀντισταθοῦν
γιατί εἶχαν ὑγιές ὀρθόδοξο κριτήριο. Μπόρε@
σαν µέσα στήν ἁπλοsκότητά τους νά ἀντιλη@
φθοῦν ὅτι ἡ ἀλλαγή τοῦ ἑορτολογίου, δέν ἔγι@
νε γιά τή δῆθεν ἀκρίβεια τοῦ χρόνου, κάτι πού
τήν Ἐκκλησία οὐδέποτε ἐνδιέφερε, ἀλλά γιά νά
πέσει αὐτό τό ὁρατό τεῖχος, γιά νά ἀρχίσουν νά
ἀµβλύνονται σύν τῷ χρόνῳ οἱ ἐξωτερικές δια@
φορές καί νά µποροῦν πλέον ἀνενόχλητοι οἱ
κατ’ ὄνοµα ὀρθόδοξοι πατριάρχες καί ἀρχιεπί@
σκοποι νά ἀνταλλάσσουν ἐπισκέψεις νά συνε@
ορτάζουν, νά συµπροσεύχονται καί νά συλλει@
τουργοῦν µέ τούς ἀδελφούς τους, ὅπως τούς
ἀποκαλοῦν. Κι ὅλα αὐτά ἐν ὀνόµατι τῆς
ἀγάπης. Μιᾶς ἀγάπης ψευδεπίγραφης, φαινο@
µενικῆς, ἀλλά ὄχι πραγµατικῆς. ∆ιότι ἀγάπη
χωρίς ἀλήθεια εἶναι πανουργία. «Ἀληθεύοντες
ἐν ἀγάπῃ», διδάσκει ὁ Ἀπόστολος Παῦλος
(Ἐφεσ. ∆´, 15).

Ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία διαφυλάττει ἀκέ@
ραιη τήν ὀρθή πίστη, ὅπως µᾶς τήν ἀπεκάλυψε



9

ὁ Κύριος καί θεµελίωσαν οἱ Ἀπόστολοι µέ τό
κήρυγµα. Οἱ Ἅγιοι Μάρτυρες µέ τό αἷµα τους.
Οἱ Ἅγιοι Πατέρες µέ τήν διδασκαλία τους διά
µέσου τῶν Οἰκουµενικῶν Συνόδων. Αὐτήν τήν
πίστιν , ἡ Ἐκκλησία δέν τήν διαπραγµατεύεται
µέ τήν αἵρεση. Καλεῖ ὅµως ὅσους πλανήθηκαν
στίς αἱρέσεις νά ἐπιστρέψουν στήν µία καί µο@
ναδική ἀλήθεια τῆς πίστεως.

Ἡ Ἐκκλησία ἀπεχθάνεται τήν αἵρεση, ἀλλά
δέν µισεῖ τόν ἄνθρωπο πού τήν κηρύσσει. Τόν
θεωρεῖ ἀσθενῆ καί ἐπιθυµεῖ τήν θεραπεία του.
Συνεπῶς τόν ἀγαπᾶ. Πῶς; Λέγοντας τήν ἀλή@
θεια. Ἀποµονώνοντάς τον ὥστε νά µή µολύνει
καί τά ὑγιῆ µέλη της. Ὅπως οἱ ἰατροί ἀποµο@
νώνουν τούς πάσχοντας ἀπό µεταδοτικές ἀσθέ@
νειες, γιά νά προστατεύσουν ἀπό τήν µόλυνση
τούς ὑγιεῖς. Ναί ἀγαπητοί ἀδελφοί! Ἀγαπᾶς
πραγµατικά ἕναν ἀσθενῆ ὅταν τοῦ ἀποκα@
λύπτεις τήν ἀσθένεια του καί τοῦ ὑποδεικνύεις
τόν τρόπο θεραπείας της. Τότε ἔχει ἐλπίδες νά
συνειδητοποιήσει τήν ἀσθένειά του καί νά θε@
ραπευτεῖ. Αὐτή εἶναι ἡ ὀρθή ἀντιµετώπιση τῶν
αἱρετικῶν. Ὄχι αὐτή πού οἱ µεγαλόσχηµοι
Οἰκουµενιστές πατριάρχες κι ἀρχιεπίσκοποι
πράττουν. Ὥστε ὄχι µόνο τούς πνευµατικά
ἀσθενεῖς, (δηλαδή τούς αἱρετικούς) νά θερα@
πεύουν, ἀλλά νά µολύνονται καί οἱ ἴδιοι ἀπό
τήν αἵρεση, ἀλλά κι ὅσοι ἐν γνώσει καί πε@
ρισσότερο ἐν ἀγνοίᾳ τους ἀκολουθοῦν.

Ἡ Ὀρθοδοξία σήµερα πωλεῖται ἔναντι πι@
νακίου φακῆς στά παζάρια τοῦ Βατικανοῦ. Τά
δέ παζαρέµατα τά ὀνοµάζουν διαλόγους τῆς
ἀγάπης. ∆ιάλογοι ἀτέρµονοι. Χωρίς κανένα
οὐσιαστικό ἀποτέλεσµα, πού σκοπό ἔχουν τήν
λεγόµενη ἕνωση µέ τούς Λατίνους, παραµερί@
ζοντας τίς δογµατικές διαφορές, τίς ὁποῖες θά
τίς ὑποβιβάσουν σέ ἔθιµα τῶν ἐκκλησιῶν. Μιά
ἕνωση πού µυστικά ἤδη ἔχει γίνει τό 1965, µετά
τήν ἄρση τῆς ἀκοινωνησίας µεταξύ οἰκουµε@
νιστῶν καί Λατίνων, οἱ ὁποῖοι ἐργάζονται πυ@
ρετωδῶς γιά νά ἐπιτύχουν τήν ὁρατή ἑνότητα
τῶν ἐκκλησιῶν τους, ὅπως πρόσφατα ἕνας καρ@
δινάλιος ὁµολόγησε.

Ἀξίζει ἐδῶ νά θυµηθοῦµε τί µᾶς συµβουλεύει
ὁ Ἀπόστολος Παῦλος, τό στόµα τοῦ Χριστοῦ,
γιά τούς διαλόγους µέ αἱρετικούς: «Αἱρετικόν
ἄνθρωπον µετά µία καί δευτέραν νουθεσίαν,
παραιτοῦ» (Τιτ. Γ´, 10). ∆ηλαδή: «Αἱρετικόν
ἄνθρωπον ὁ ὁποῖος ὕστερα ἀπό πρώτη καί

δευτέρα συµβουλή µένει µέ πεῖσµα στήν πλάνη
του, παράτησέ τον καί µή συζητεῖς πλέον µαζί
του. Γνωρίζοντας ὅτι ὁ ἄνθρωπος αὐτός ἔχει
παρεκκλίνει ἀπό τήν ἀλήθεια καί ἔχει πάθει
διαστροφή καί ἁµαρτάνει, ἐλεγχόµενος καί κα

ταδικαζόµενος ἀπό τόν ἴδιο τόν ἑαυτό του».

Βεβαίως στόν χῶρο τῆς λεγόµενης ἐπισήµου
ὀρθοδοξίας, ὑπάρχουν καί ἐκεῖνοι πού κατα@
δικάζουν τόν οἰκουµενισµό ὡς αἵρεση καί πα@
ναίρεση, ὡς θανάσιµη ἀπειλή γιά τήν ὀρθο@
δοξία, ὡς νέα βαβυλώνια αἰχµαλωσία. Ἀντι@
δροῦν µέ µαχητικά κείµενα στόν τύπο, µέ
συνέδρια καί ἄλλες σχετικές ἐκδηλώσεις. Ὁµο@
λογοῦν ὅτι οἱ ἐκκλησιαστικοί τους ἡγήτορες
ὁδηγοῦνται ἀπό τήν µία πνευµατική πτώση
στήν ἄλλη. Ἀλλά στήν οὐσία παραµένουν ἐγ@
κλωβισµένοι στόν Οἰκουµενισµό, διατηρώντας
τήν ἐκκλησιαστική κοινωνία µέ τούς Οἰκουµε@
νιστές ἐκκλησιαστικούς προsσταµένους τους.
Παράδειγµα: Ὁ νεοηµερολογίτης Μητροπο@
λίτης Πειραιῶς κ. Σεραφείµ µέ ἐπιστολή του
πού δηµοσίευσε ὁ Ὀρθόδοξος Τύπος πρός τιµή
του, στηλίτευσε τίς αἱρετικές δοξασίες τοῦ Πα@
πισµοῦ. Ὅµως ἡ ἀντίδραση ἔγινε χαρτοπόλε@
µος. ∆ιέκοψε αὐτό πού µέ µιά λέξη λέγεται
«µνηµόσυνο»; Ἀποτοιχίσθηκε ἀπό τούς ἐκκλη@
σιαστικούς προsστάµενους του; ∆ιστάζει ὁ κ.
Σεραφείµ καί οἱ λοιποί συντηρητικοί νεοηµε@
ρολογίτες π.χ. Μεταλινός, Ζήσης κ.ἄ. ὅµοιοί
τους νά διακόψουν τό µνηµόσυνο τῶν κατά
κοινήν ὁµολογίαν αἱρετικῶν ἐπισκόπων, φο@
βούµενοι, ὅπως λέγουν, µήπως διαπράξουν σχί@
σµα καί διαιρέσουν τήν Ἐκκλησία.

Ὅµως ἡ Ἐκκλησία εἶναι ἀδιαίρετη. Οἱ Ἅγι@
οι Πατέρες ὅταν διέκοπταν τήν κοινωνία µέ
τούς αἱρετικούς πατριάρχες ἤ ἐπισκόπους δέν
διαιροῦσαν τήν Ἐκκλησία. ∆έν ἔκαναν σχίσµα.
Ἀλλά, ἀπεναντίας διαφύλατταν ἔτσι τήν ὀρθή
πίστη ἀπό τήν νοθεία τῶν αἱρετικῶν διδασκα@
λιῶν. Ἡ Ἐκκλησία δέν βρίσκεται ἐκεῖ ὅπου
εἶναι τά πατριαρχεῖα, οἱ ἐπίσηµοι θρόνοι.
Αὐτούς πού ἀναγνωρίζει ἡ κοσµική ἐξουσία.
Ἀλλά ἐκεῖ ὅπου διαφυλάττεται χωρίς παρα@
χαράξεις, ἡ ἀλήθεια τῆς πίστεως. ∆έν σχίζει τήν
Ἐκκλησία αὐτός πού παραµένει στήν ἀλήθεια
τῆς πίστεως, ἀλλά αὐτός πού παρεκκλίνει ἀπ᾽
αὐτήν καί τήν νοθεύει µέ τήν αἵρεση. Αὐτός ναί,
καί σχίσµα διαπράττει καί τόν ἑαυτό του
ἀποβάλλει ἀπό τό σῶµα τῆς Ἐκκλησίας.

(συνεχίζεται)



1�

Αγωνία, στενοχώρια καί πεζοπορία, γιατί
δέν ὑπῆρχαν τά µεταφορικά µέσα τότε. Τε@
λικά ἔµαθε ὅτι βρισκόταν στό Καπαρέλι

στά κρατητήρια καί πῆγε καί τόν βρῆκε. ῾Ο π.
Χρῆστος τῆς εἶπε: «πήγαινε στό χωριό καί µάζε@
ψε τά παιδιά µας γιατί εἶναι µόνα τους καί
αὔριο νά ἔρθεις στήν Θήβα γιατί θά µέ πᾶνε στά
δικαστήρια, θέλουν νά µέ δικάσουν». Τί νά
κάνει ἡ παπαδιά, τήν ἄλλη µέρα ἔτρεξε νά βρεῖ
φίλους, γνωστούς καί συγγενεῖς γιά νά συµπα@
ρασταθοῦν στόν π. Χρῆστο.

Κοντά στά ἀρχαῖα στό Λεοντάρι, ἦταν µιά
µεγάλη αἴθουσα ὅπου ἔγινε τό πρῶτο Μονο@
µελές ∆ικαστήριο καί ἀφοῦ τόν κάθησαν στό
σκαµνί, εἶχε ἀρχίσει νά βραδυάζει κιόλας καί
ἄρχισε ὁ εἰσαγγελέας τίς κατηγορίες, οἱ ὁποῖες
ἦταν ἀντιποίηση ἀρχῆς καί στολῆς. Ὁ εἰσαγγε�
λίεας ἔλεγε: «αὐτοί οἱ ἐλεεινοί οἱ ἐπαναστάτες,
πού µολύνουν τά ράσα καί τά φοροῦν µόνοι
τους καί κάνουν τόν παπᾶ», µέχρι πού ἄφρισε
ἀπό τό κακό του καί ἔκανε σάν δαιµονισµένος,
ὅπως ἡ Πρεσβυτέρα ἀργότερα περιέγραψε.

῾Η παπαδιά πῆγε κοντά στόν π. Χρῆστο καί
ἄρχισε ὁ κόσµος πού ἦταν στήν αἴθουσα τοῦ δι@
καστηρίου νά τούς σπρώχνει γιά νά τούς λυν@
τσάρει, νά τούς φτύνει, νά τούς βρίζει χυδαῖα
καί νά τούς κοροsδεύει σάν νά ἦταν ἐγκλη@
µατίες.

Τότε ἡ παπαδιά εἶδε καί ἄκουσε τόσες καί
τέτοιες κατηγορίες, πού εἶπε µέσα της· «Πα

ναγία µου, θά τόν δικάσουν καί τί θά γίνω
ἐγώ µέ πέντε µικρά παιδιά»; Καί τῆς ἦρθε στό
νοῦ της ἐκείνη τήν στιγµή ἡ ῾Αγία ᾿Ιουστίνη πού
ἔδιωχνε τούς πειρασµούς καί σήκωσε τό βλέµµα
της καί τά δυό της χέρια ψηλά στόν Νυµφίο πού
ἦταν πάνω ἀπό τό κεφάλι τοῦ δικαστῆ καί
φώναζε τόσο δυνατά, πού ἀκούστηκε ἡ φωνή

της σ’ ὅλη τήν αἴθουσα τοῦ δικαστηρίου· «Κύριε
᾿Ιησοῦ Χριστέ, ὅπως Ἐσένα, "ἆρον ἆρον σταύ@
ρωσον αὐτόν", ἔτσι καί ἐσένα, "ἆρον ἆρον δίκα@
σον αὐτόν" καί ἔδειξε τόν π. Χρῆστο. Τί κακό
ἔπραξε καί τόν δικάζετε; Καί ἀπό πεντακόσιους
ἀνθρώπους καί πλέον, πού εἶχαν µαζευτεῖ ἐκεῖ
στό δικαστήριο, ἔγινε µιά σιγή ἔπειτα ἀπό αὐτά
πού εἶπε ἡ παπαδιά, ἡ ὁποία ἐξακολουθοῦσε
τήν προσευχή της συνέχεια καί ἔστειλαν ἕνα
χωροφύλακα νά τήν σταµατήσει. ᾿Εκείνη τότε
σήκωσε τό κοµποσχοίνι της ψηλά καί εἶπε·
«᾿Εγώ τόν Κύριό µου παρακαλῶ». Τότε παρου@
σιάστηκαν τρεῖς ἀπό τούς καλύτερους δι@
κηγόρους τῆς Θήβας, ἐκ τῶν ὁποίων ὁ ἕνας
λεγόταν Βουρδουµπάς καί ἄρχισαν τήν ὑπερ@
άσπιση τοῦ π. Χρήστου, χωρίς νά τούς ἔχει
καλέσει κανείς. Στίς πρῶτες θέσεις τοῦ ∆ικα@
στηρίου κάθονταν ἑπτά παπάδες µέ τό νέο ἡµε@
ρολόγιο, οἱ µυνητές δηλαδή. Μεταξύ τους
χαίρονταν µέ τίς κατηγορίες πού ἀκούγονταν
καί σιγοψιθύριζαν καί εἰρωνεύονταν καί ἔλε@
γαν· «νά δεῖς τώρα τά γένια καί τά ράσα ποῦ
θά πᾶνε, θά τόν ξυρίσουν καί θά τόν ἐξευ

τελίσουν καί θά τοῦ πετάξουν τά ράσα, ἐδῶ
στήν αἴθουσα τοῦ δικαστηρίου». Καί ὅταν
ἄρχισαν οἱ δικηγόροι νά ἀγορεύουν, ἀληθῶς
ἦλθε ἡ θεία χάρις τοῦ Θεοῦ (ἡ κατηγορία ἦταν
ἀντιποίηση ἀρχῆς καί στολῆς κ.λ.π.) εἶπαν·
Αὐτός ὁ Ζαπηνός πού τόν καθήσατε στό
σκαµνί δέν µοιάζει οὔτε γιά ἐπαναστάτης, οὔτε
ἅρπαγας οὔτε γιά ψεύτης, ἀλλά εἶναι πράος,
ἀγαθός, ταπεινός καί µοιάζει σάν τούς παλιούς
καλούς παπάδες. ᾿Ιδού οἱ συνάδελφοι παπάδες,
πού λένε ἀγάπα τόν πλησίον σου ὡς ἑαυτόν.
Γιά φαντάσου, δέν ντρεπόσαστε πού µα@
ζευτήκατε σάν γλάροι νά τόν κατασπαράξετε;
ντροπή σας νά φορᾶτε τό τιµηµένο ράσο.

ΛΙΓΑ ΛΟΓΙΑ ΑΠΟ ΤΗΝ ΖΩΗ ΚΑΙ
ΤΟΝ ΒΙΟ ΤΟΥ ΜΑΚΑΡΙΣΤΟΥ

π. ΧΡΗΣΤΟΥ ΓΚΙΟΚΑ
(συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουµένου τεύχους)



11

῎Εχουµε τό δικαίωµα νά ζητήσουµε ἀνώτερο δι@
καστήριο διµελές καί τριµελές. Τελείωσε ἡ συ@
νεδρίαση, ἔφυγε ὁ κόσµος, ἔφυγαν καί οἱ δι@
κηγόροι καί ἐκεῖ πού ἑτοιµάζονταν νά φύγουν
ὁ π. Χρῆστος µέ τήν παπαδιά γιά νά πᾶνε στά
παιδιᾶ τους, ἔφεραν στό µοίραρχο ἕνα ση@
µείωµα καί παίρνει τόν παπᾶ καί τόν κλείνει
τήν νύχτα στὴ φυλακή, γιά νά τόν στείλουν
τήν ἑπόµενη, ἐξορία στήν Κρήτη.

Τρέχα λέει στήν παπαδιά, πήγαινε πίσω στήν
πόλη, στά καφενεῖα, τίς πλατεῖες καί πές ὅ,τι
εἶδες παντοῦ. Τρέχει λοιπόν ἡ παπαδιά καί γιά
πέντε λεπτά ἔφτασε καί εἶπε στόν κόσµο τά
τρέχοντα γεγονότα. Τρέχουν
ὅλοι, µαζί τους καί ὁ δήµαρ@
χος Κτιστάκης καί λέει τοῦ
µοιράρχου· «σέ διατάσσω νά
ἀνοίξεις ἀµέσως τήν πόρτα
τῆς φυλακῆς καί βγάλε ἔξω
τόν παπᾶ ἤ ἑτοίµασε τά
µπαούλα σου, γιατί σέ
στέλνω στήν Μακεδονία
αὐτή τήν ὥρα».

῎Ανοιξε λοιπόν καί τόν
ἐλευθέρωσε καί ἔφτασαν ξη@
µερώµατα πεζῆ στά παιδιά
τους στό χωριό, πού γιά ἕνα
24ωρο καί περισσότερο ἦ�
ταν ταλαιπωρηµένοι, νηστι@
κοί καί στενοχωρηµένοι.

῎Αρχισαν πάλι τό διµελές
δικαστήριο καί δεύτερο καί
τρίτο µέσα στήν πόλη τῶν
Θηβῶν καί ἀφοῦ δέν δικάστηκε τήν πρώτη
φορά τόν ἀθώωσαν, τήν δεύτερη τό ἴδιο, τήν
τρίτη ἐπίσης. Οἱ µηνυτές εἶχαν σκάσει γιατί δέν
δικαζόταν καί τόν ἀθώωναν.

Μετά ἔγιναν ἄλλες µηνύσεις ἀπό ᾿Αρχι@
µανδρίτη τῶν Θηβῶν. Τούς παρακινοῦσε κάποι@
ος παπᾶς µέ τό νέο νά τοῦ κάνουν µηνύσεις, πού
ἦταν ἀπό τόν ῞Αγιο Θωµᾶ Βοιωτίας (Λιάτανη),
Σωτήριος ᾿Ανυφαντής ὀνοµαζόταν, ἐπειδή ἦταν
διορισµένος µέ τό νέο ἡµερολόγιο στό ἴδιο χω@
ριό, τά Μπάλτσα (Μελισσοχώρι) καί γύρισε
ὅλο τό χωριό µέ τό παλιό ἡµερολόγιο.

Λύσσαξε λοιπόν καί παρακινοῦσε ὅλους
τούς παπάδες Θηβῶν καί περιχώρων νά τοῦ

κάνουν συνέχεια µηνύσεις, νά µήν τόν ἀφήνουν
σέ ἡσυχία.

῎Εγινε καί πέµπτο καί ἕκτο καί ἕβδοµο καί
ὄγδοο δικαστήριο καί ὅταν βρισκόταν µάρτυ@
ρας ὑπερασπίσεως, τοῦ ἔστηναν καρτέρι ἔξω
ἀπό τό δικαστήριο οἱ ὀπαδοί τοῦ ᾿Ανυφαντῆ
γιά νά µήν καταθέσει καί ὁ µάρτυρας ἔφευγε
ἀπό τό δικαστήριο.

῞Οταν τό εἶπαν στήν παπαδιά ὅτι ὁ µάρτυ@
ρας ἔφυγε, ἔτρεξε στόν ῞Αγιο ᾿Ιωάννη τόν Κα@
λοχτένη πού ἦταν κοντά στό δικαστήριο καί
προσευχήθηκε µέ δάκρυα στά µάτια καί µέ
µεγάλη ταραχή πῆγε µπροστά στήν εἰκόνα τῆς

Παναγιᾶς καί τῆς εἶπε· «Πα

ναγιά µου µήν µᾶς ἐγκατα

λείπεις» καί ὦ τοῦ θαύµα@
τος, ἕνας χριστιανός µόλις
βγῆκε ἡ παπαδιά ἀπό τήν
ἐκκλησία τῆς φωνάζει καί
τῆς λέει· «παπαδιά µήν
κλαῖς ἔρχοµαι ἐγώ ὁ Μπου

ταχάς ἀπό τό Ταχύ Θηβῶν
γιά µάρτυρας». Καί ὅταν
συναντήθηκε ἔξω ἀπό τόν
δικαστήριο µέ τόν προ@
ηγούµενο µάρτυρα ὁ Μπου@
ταχάς τόν ἔφτυσε. Μπῆκε
λοιπόν στήν αἴθουσα τοῦ
δικαστηρίου καί µίλησε
τόσο σταθερά καί θαρ@
ραλέα καί µέ µανία, γιατί
ἔβλεπε τήν ἀδικία ἀπέναντι
στόν π. Χρῆστο πού τόν κα@

τηγοροῦσαν ἄδικα καί εἶπε ὅτι ὁ κατηγο@
ρούµενος εἶναι κανονικός καί χειροτονηµένος
ἱερέας καί δέν ἔχει βάλει τά ράσα µόνος του
ὅπως τόν κατηγοροῦν αὐτοί οἱ ψεῦτες ἐδῶ µέσα
καί ἔδειξε τούς παπάδες µέ τό νέο ἡµερολόγιο,
πού κάθονταν στήν πρώτη σειρά σάν µηνυτές.

Εἶναι ντροπή σας νά κατηγορεῖτε ἕναν κα@
νονικό καί εὐσεβῆ ἱερέα τους εἶπε καί ὅλοι τόν
πίστεψαν µέσα στό δικαστήριο γιά ὄγδοη φορά
καί ἀποφάσισαν ἀθῶος ὁ κατηγορούµενος καί
χωρίς νά πληρώσουν οὔτε µιά δραχµή πρόστι@
µο, παρά µόνο ἡ στενοχώρια καί ἡ ψυχική
ὀδύνη καί ἀπό τότε τούς δυνάµωσε ἡ πίστη ἔτι
περισσότερο.

(συνεχίζεται)



12

῎Ας συνηθίσωµεν λοιπόν τούς ἑαυτούς
µας νά τρώγωµεν τόσον µόνον, ὅσον εἶναι
ἀναγκαῖον διά νά διατηρηθῶµεν εἰς τήν ζωήν,
καί ὄχι νά σκάζωµεν καί νά βαραίνωµεν τό
στοµάχι µας. ∆ιότι δέν ἐγεννήθηµεν καί δέν
ζῶµεν διά νά τρώγωµεν καί νά πίνωµεν, ἀλλά
τρώγοµεν διά νά ζῶµεν. ῾Η ζωή δηλαδή δέν ἔγι@
νεν διά τό φαγητόν, ἀλλά τό φαγητόν διά τήν
διατήρησιν τῆς ζωῆς. ῾Η ζωή δηλαδή εἶναι
σύµµετρος πρός τήν ἀνάγκην καί ὄχι πρός τήν
ἡδονήν. ᾿Αφοῦ λοιπόν ἀποµακρύνωµεν, ὅ,τι
εἶναι περιττόν διά τήν φύσιν τοῦ ἀνθρώπου, ἄς
ἀποδεχθῶµεν µόνον τό ἀναγκαῖον.

∆ιότι τί ἠµπορεῖ νά γίνῃ ἁγιώτερον ἀπό
τήν τράπεζαν ἐκείνην ἀπό τήν ὁποίαν ἔχει µέν
ἀποκλεισθῆ ἡ µέθη καί ἡ λαιµαργία καί κάθε
ἀσωτία, ἐπικρατεῖ δέ ἀντί αὐτῶν µία θαυµαστή
ἅµιλλα περί τοῦ σεβασµοῦ τῶν ἐντολῶν τοῦ
Θεοῦ; Καί προσέχει µέν ὁ ἀνήρ τήν γυναίκα διά
νά µή πέσῃ εἰς τό βάραθρον τῆς ἐπιορκίας·
προσέχει ὅµως καί ἡ γυναῖκα τόν ἄνδρα, καί
διά τόν παραβάτην προβλέπεται µεγάλη ποινή.
∆έν ἐπιτρέπεται δέ ὁ οἰκοδεσπότης οὔτε ὅταν
ἐλέγχεται ὑπό τῶν δούλων του, ἀλλά οὔτε καί
ὅταν διορθώνῃ τούς δούλους του διά τά
σφάλµατά των. ∆έν θά διέπραττε κανείς
ἁµαρτίαν, ἐάν τήν τοιαύτην οἰκίαν τήν ὠνόµα@
ζεν ἐκκλησίαν. ∆ιότι ὅπου ὑπάρχει τόση σω@
φροσύνη, ὥστε καί κατά τήν ὥραν τῆς ἀπο@
λαύσεως νά καταβάλλεται φροντίς διά τήν
τήρησιν τῶν ἐντολῶν τοῦ Θεοῦ καί ὅλοι οἱ
παρόντες συναγωνίζονται καί προσπαθοῦν δι’
αὐτό, εἶναι φανερόν ὅτι ὅλη µέν ἡ πονηρά
δύναµις τῶν δαιµόνων ἔχει ἐκδιωχθῆ, εὑρίσκε@

ται δέ παρών εἰς τήν οἰκίαν αὐτήν ὁ Χριστός
διά τό καλόν συναγωνισµόν τῶν δούλων του.

᾿Αλλά ἡ ἡδονή τῆς κακίας εἶναι πολλή,
λέγουν, ἐνῶ µέ τήν ἀρετήν εἶναι συνδεδεµένος
πολύς κόπος καί πολύ ἱδρώς. Καί ποία χάρις θά
σοῦ ὠφείλετο τότε, καί ποίαν ἀνταµοιβήν θά
ἐλάµβανες, ἐάν τό πρᾶγµα δέν ἦτο δύσκολον
καί κουραστικόν; ᾿Εγώ δηλαδή γνωρίζω πολ@
λούς, οἱ ὁποῖοι ἐκ φύσεως µισοῦν νά ἔλθουν εἰς
ἐπικοινωνίαν µέ γυναῖκα. Αὐτούς λοιπόν θά
τούς ὀνοµάσωµεν σώφρονας ἤ θά τούς στε@
φανώσωµεν; Καθόλου. ∆ιότι σωφροσύνη ση@
µαίνει ἐγκράτεια καί νίκη κατά τῶν ἡδονῶν,
ἀφοῦ πολεµήσωµεν ἐναντίον των. Πολλάς
φοράς δηλαδή κυριεύουν τόν νοῦν µας κύµατα
διαφόρων παθῶν, ἀγριώτερα ἀπό τά κύµατα
τῆς θαλάσσης, τά ὁποῖα προξενοῦν µεγάλην τα@
ραχήν εἰς τήν ψυχήν µας. ᾿Αλλ’ ὁ µέν ράθυµος
καί ἀµελής, ὅταν ἀρχίσῃ ἡ τρικυµία, ἀµέσως
θορυβεῖται, ταράσσεται, κλονίζεται, περιµένει
νά ὑποστή ναυάγιον ἡ ψυχή του καί νά βυ@
θισθῆ κάτω ἀπό τά κύµατα. ᾿Ενῶ ὁ γενναῖος
καί δραστήριος, ἀφοῦ θέση τόν λογισµόν του
κυβερνήτην τῶν παθῶν, ὅπως ὁ πλοίαρχος
κάθεται κατά τήν ὥραν τῆς τρικυµίας εἰς τό
τιµόνι, δέν σταµατᾶ νά κάνη ὅ,τι ἠµπορεῖ
µέχρις ὅτου ὁδηγήση τό σκάφος εἰς τό ἀσφαλές
λιµάνι τῆς φιλοσοφίας.

῎Ας µή ἀποχαυνώνωµε λοιπόν τήν δύ@
ναµίν µας καί ἄς µή κόπτωµεν τά νεῦρα µας µέ
τάς συναναστροφάς τῶν γυναικῶν. ∆ιότι κατ’
αὐτόν τόν τρόπον εἰσέρχεται εἰς τήν ψυχήν µας
πολλή καί ἀπερίγραπτος κακία. Τί σηµασία
ἔχει ἄν δέν τό ἀντιλαµβανώµεθα, µεθυσµένοι

13.

12.

11.

10.

Η ΦΩΝΗ
ΤΩΝ ΠΑΤΕΡΩΝ

Λόγος Δ´
τοῦ ἐν Ἁγίοις Πατρός ἡμῶν Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου

ΠΕΡΙ ΝΗΣΤΕΙΑΣ ΚΑΙ ΣΩΦΡΟΣΥΝΗΣ
(Μigne, Ρ.G., τόµος LΧΙΙΙ, σελ. 596 @ 601)

(συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουµένου τεύχους)



1�

ἀπό τήν φιλίαν των; ᾿Εκεῖνο δέ, τό ὁποῖον εἶναι
φοβερώτερον ἀπό ὅλα, εἶναι ὅτι οὔτε γνωρίζο@
µεν πῶς χάνοµεν τήν δύναµίν µας, καί ὅτι
γινόµεθα µαλακώτεροι ἀπό τόν κηρόν.

῞Οπως δηλαδή ἐάν συλλάβῃ κανείς ἕνα
ἰσχυρόν καί ἄγριον λέοντα, καί ἀφοῦ τοῦ κου@
ρεύσῃ τήν χαίτην, τοῦ ἀφαιρέσῃ τούς ὀδόντας
καί τοῦ κόψῃ τούς ὄνυχας, τόν κάνει ἄσχηµον
καί καταγέλαστον, ὥστε καί παιδιά ἀκόµη νά
ἠµποροῦν νά τόν καταλάβουν, αὐτόν ὁ
ὁποῖος πρωτύτερα ἦτο φοβερός
καί µέ µόνην τήν φωνήν του ἔκα@
νε τά πάντα νά τρέµουν, ἔτσι
καί αἱ γυναῖκες, ὅταν ὑπο@
τάξουν κάποιον εἰς τήν
ἐξουσίαν των, τόν καθι@
στοῦν εὐκολοκυρίευτον
ἀπό τόν διάβολον, πε@
ρισσότερον ἀπρόσε@
κτον, ζωηρότερον, ἀδι@
άντροπον, ἀνόητον, ὀ@
ξύθυµον, θρασύν, ἐνο@
χλητικόν, ταπεινόν, ἀπό@
τοµον, ἀνελεύθερον, δου@
λοπρεπῆ, αὐθάδη, φλύ@
αρον, καί µέ µιάν λέξιν
ὅλα τά γυναικεῖα ἐλατ@
τώµατα, τά ὁποῖα ἔχουν
αὐταί, τά ἀποτυπώνουν
εἰς τήν ψυχήν του.

Εἶναι λοιπόν ἀ@
δύνατον ἐκεῖνος, ὁ ὁποῖ@
ος διαρκῶς εὑρίσκεται
µαζί µέ γυναῖκες µέ τό@
σην συµπάθειαν καί µε@
γαλώνει µέ τήν συνανα@
στροφήν των, νά µή γίνῃ
ἀγύρτης καί ἀργόσχολος
καί µηδαµινός. Καί ἄν
λέγῃ κάτι, ὅλα θά εἶναι
λόγια τῶν ἀργαλειῶν
καί τῶν µαλλιῶν, ἐπειδή
ἡ γλῶσσα του θά ἔχῃ µο@
λυνθῇ ἀπό τό εἶδος τῶν
γυναικείων λόγων. Καί ἄν κάµῃ κάτι, τό κάνει
µέ πολλή δουλοπρέπειαν, ἐπειδή εὑρίσκεται
µακράν ἀπό τήν ἐλευθερίαν, ἡ ὁποία ἁρµόζει
εἰς τούς Χριστιανούς, καί διά κανένα σπου@
δαῖον κατόρθωµα δέν εἶναι χρήσιµος.

᾿Εάν λοιπόν θέλῃς νά µᾶς δείξῃς ὅτι δέν
σοῦ ἀρέσει νά λέγῃς λόγους αἰσχρούς, τότε νά

µή ἀνέχεσαι οὔτε νά τούς ἀκούῃς. ∆ιότι πότε
θά ἠµπορέσῃς νά χύσῃς τούς ἱδρώτας πού ἀπαι@
τεῖ ἡ σωφροσύνη, ὅταν σιγά@σιγά διαρκῶς
πίπτῃς ἀπό τά γέλια εἰς τούς αἰσχρούς αὐτούς
λόγους; ∆ιότι ὁ καθένας ἐπιθυµεῖ ἡ ψυχή του
νά γίνῃ καθαρά ἀπό ὅλα αὐτά, σεµνή καί
φρόνιµος. Καί ἄς µή µοῦ εἴπῃ κανείς ὅτι δέν
ἠµπορῶ νά σωθῶ, ἐάν δέν ἀπαρνηθῶ τήν γυ@
ναῖκα, ἐάν δέν ἀπαρνηθῶ τά παιδιά, ἐάν δέν
ἀπαρνηθῶ τά πάντα. Μήπως δηλαδή εἶναι

ἐµπόδιον ὁ γάµος; ῾Η γυνή σοῦ ἐδόθη
βοηθός ἀπό τόν Θεόν. Μήπως

εἶναι δόλιος ἐχθρός ὁ γάµος;
∆έν εἶναι κακός ὁ γάµος,
κακόν εἶναι ἡ πορνεία, ᾿Εγώ
µέ ἰδικόν µου κίνδυνον σοῦ
ἐγγυῶµαι τήν σωτηρίαν.

᾿Εάν δέ ἡ γυναῖκα
σου εἶναι φαύλη, µή εὑ@
ρίσκῃς πρόφασιν εἰς
αὐτό. ∆ιότι καί ἡ γυναῖ@
κα τοῦ ᾿Ιώβ ἦτο φαύλη
καί τόν συνεβούλευε νά
βλασφηµήσῃ. Αὕτη λοι@
πόν, ἔσεισε τόν πύργον;
ἐτσάκισε τόν ἀδάµαντα;
ἐνίκησε τόν βράχον; Κα@
θόλου· ἐκείνη ἐκτύπησεν
ἐπάνω του καί ὁ πύργος
ἔγινε στερεώτερος. ῾Ο
καρπός ἐµαζεύθηκε, ἀλ@
λά τό δένδρον δέν ἐκου@
νήθηκε. Τά φύλλα ἔπε@
σαν, ἀλλά ἡ ρίζα ἔµεινεν
ἀσάλευτος. ῞Οπως λοι@
πόν ἕνας κυβερνήτης, ὁ
ὁποῖος θά ναυαγήσῃ µέ@
σα εἰς τό λιµάνι, δέν εἶ@
ναι δυνατόν νά εὕρῃ
καµµίαν δικαιολογίαν,
ἔτσι καί ὁ ἄνθρωπος, µε@
τά τήν ἀσφάλειαν, τήν
ὁποίαν παρέχει ὁ γάµος,
ὅταν ὑπονοµεύῃ τούς
γάµους τῶν ἄλλων, ἤ

ὅταν βλέπῃ µέ πονηρίαν ὅποιαν δήποτε γυ@
ναίκα, δέν εἶναι δυνατόν νά εὕρῃ καµµίαν δι@
καιολογίαν, οὔτε ἀπέναντι τοῦ Θεοῦ οὔτε
ἀπέναντι τῶν ἀνθρώπων, ἔστω καί ἄν χιλίας
φοράς προβάλῃ ὡς δικαιολογίαν τήν ἀδυ@
ναµίαν τῆς φύσεως.

∆ιότι ποία ἀπόλαυσις ἠµπορεῖ νά18.

17.

16.

15.

14.



1�

προέλθῃ ἀπό τοιαύτην ἐπιθυµίαν, ὅταν συγ@
χρόνως ὑπάρχῃ φόβος καί ἀγωνία καί κίνδυνος
καί φόβος δικαστηρίων καί εὐθυνῶν, ὅταν συ@
νυπολογίζεται καί ὁ θυµός τοῦ δικαστοῦ καί
ξίφος καί δήµιος καί καταστροφή καί ἁρπαγή;
᾿Εκεῖνος δηλαδή ὁ ὁποῖος εἶναι τέτοιος, ὑπο@
πτεύεται καί ὑποβλέπει καί τάς σκιάς καί τούς
τοίχους καί αὐτούς τούς λίθους, ὡσάν νά ἔχουν
φωνήν, καί ὅλα τά τρέµει καί τά φοβᾶται, καί
καταβασανίζει τήν ψυχήν του µέ τήν ἀγωνίαν,
ὅτι εἶναι δυνατόν νά τοῦ συµβοῦν ὅλα αὐτά τά
κακά.

῞Ωστε ὁ γάµος δέν εἶναι ἐµπόδιον τῆς
σωφροσύνης, ἀλλά µᾶλλον ἀσφάλεια αὐτῆς.
∆ιότι ἡ παρθενία εἶναι τόσον δύσκολον
πρᾶγµα, καί τόσον µεγάλον κόπον ἀπαιτεῖ,
ὥστε καί ὁ Χριστός, ὁ ὁποῖος κατέβηκε ἀπό τόν
οὐρανόν, διά νά κάµῃ ἀγγέλους τούς ἀνθρώ@
πους, καί διά νά µεταφέρη ἐπάνω εἰς τήν γῆν
τήν οὐράνιον πολιτείαν, δέν ἐνόµισεν ὅτι ἠµπο@
ροῦσε νά παραγγείλῃ τό πρᾶγµα αὐτό καί νά
τό ἐπιβάλῃ ὡς νόµον.

᾿Ενοµοθέτησε µέν ὁ Χριστός νά θυ@
σιάζωµεν τήν ζωήν µας δι’ αὐτόν @ καί τί ἠµπο@
ρεῖ νά γίνη βαρύτερον ἀπό αὐτό; @ καί διαρκῶς
νά σταυρωνώµεθα, καί νά συγχωροῦµεν τούς
ἐχθρούς µας. ∆έν ὥρισεν ὅµως νόµον νά µένω@
µεν παρθένοι, ἀλλά ἄφησε τό πρᾶγµα εἰς τήν
ἐλευθέραν ἐκλογήν τοῦ καθενός, λέγων· «῾Ο
δυνάµενος χωρεῖν, χωρήτω» (Ματθ. ιθ´ 12).
᾿Εκεῖνος πού ἠµπορεῖ νά προχωήσῃ, ἄς προ@
χωρήσῃ. ∆ιότι τό βάρος τοῦ πράγµατος αὐτοῦ
εἶναι τεράστιον καί ἡ περιοχή αὐτή τῆς ἀρετῆς
εἶναι κρυµµένη ἀπό τά µάτια τῶν ἄλλων. Καί
αὐτό τό φανερώνουν ἐκεῖνοι, οἱ ὁποῖοι κα@
τώρθωσαν πολλά εἰς τήν Παλαιάν ∆ιαθήκην.

᾿Ακόµη καί ἐκεῖνος ὁ µέγας Μωtσῆς, τό
κεφάλαιον τῶν Προφητῶν, ὁ γνήσιος φίλος τοῦ
Θεοῦ, ὁ ὁποῖος τόσην παρρησίαν εἶχε πρός τόν
Θεόν, ὥστε κατώρθωσε νά σώσῃ ἀπό τήν
θεsκήν ὀργήν ἑξακοσίας χιλιάδας καταδι@
κασµένων, ὁ τόσον µεγάλος καί τόσον σπου@
δαῖος ἄνθρωπος, ὁ ὁποῖος τήν µέν θάλασσαν
διέταξε καί τό πέλαγος ἐχώρισε, καί βράχους
ἔσχισε καί τόν ἀέρα µετέβαλε, ὁ ὁποῖος τό
ὕδωρ τοῦ Νείλου µετέβαλεν εἰς αἷµα καί ὅλην
τήν κτίσιν ἤλλαξε, καί ἄπειρα ἄλλα θαύµατα
ἐξετέλεσε καί πολλά κατορθώµατα ἀρετῆς
ἐπραγµατοποίησεν, ὅµως τούς ἀγώνας πού
ἀπαιτεῖ ἡ πραγµατοποίησις τῆς παρθενίας δέν
ἠδυνήθη νά τούς ἀντιµετωπίσῃ, ἀλλ’ ἠσθάνθη

τήν ἀνάγκην τοῦ γάµου καί τῆς ἀσφαλείας, τήν
ὁποίαν παρέχει ὁ γάµος. ∆έν ἐτόλµησε νά
ἀνοιχθῇ εἰς τό πέλαγος τῆς παρθενίας, ἐπειδή
ἐφοβήθηκε τά κύµατα πού προέρχονται ἐκ τοῦ
πελάγους αὐτοῦ.

Καί ὁ πατριάρχης ᾿Αβραάµ, ὁ θύτης τοῦ
υἱοῦ του, τό µέν βασανιστικώτατον πάθος τῆς
φύσεως (τήν πατρικήν ἀγάπην) κατώρθωσε νά
νικήσῃ, καί τόν υἱόν του ἠδυνήθη νά προσ@
φέρῃ, τόν υἱόν του τόν ᾿Ισαάκ, εἰς τό ἄνθος τῆς
ἡλικίας του, εἰς τήν ἀκµήν τῆς νεότητός του, τόν
µονογενή, τόν γνήσιον, τόν ὁποῖον τοῦ ἔδωσεν
ὁ Θεός παρά πᾶσαν ἐλπίδα, καί ἄντεξε νά τόν
ὁδηγήσῃ εἰς τό ὄρος, καί ἥρπασε τήν µάχαιραν
καί τήν κατέβασεν πρός τόν λαιµόν τοῦ παι@
διοῦ του (Γεν. κβ´ 1@10) καί αἱµάτωσεν. ῞Οµως
αὐτός, ὁ ὁποῖος τόσον µεγάλο καί τόσον
τεράστιον κατόρθωµα ἐπραγµατοποίησεν,
ἐξελθών ἔξω ἀπό τά ὅρια τῆς φύσεως, δέν
ἐτόλµησε νά ἀποδυθῇ εἰς τούς ἀγῶνας, τούς
ὁποίους ἀπαιτεῖ ἡ παρθενία, ἀλλ’ ἐφοβήθη καί
αὐτός τά ἐµπόδια πού ἔχει, καί ἐπεζήτησε τήν
παρηγορίαν τοῦ γάµου.

Καί ὁ δίκαιος ᾿Ιώβ, ὁ ὁποῖος συνέτριψε
τό πρόσωπον τοῦ διαβόλου, κτυπώµενος καί
ὄχι κτυπῶν, ὁ ὁποῖος ὑπέµεινε κάθε εἶδος πει@
ρασµοῦ, καί µάλιστα µέ µεγάλην ὑπερβολήν,
διότι ὅλα ὅσα θεωροῦνται καί εἶναι πράγµατι
συµφοραί, ὅλα ἔπεσαν ἐπάνω εἰς ἕνα σῶµα καί
µίαν ψυχήν, τήν ψυχήν τοῦ ᾿Ιώβ. ῾Ο τόσον
µεγάλος ὅµως καί τόσον σπουδαῖος ἄνθρωπος,
ὁ ὁποῖος κατενίκησε τόσας ἀδυναµίας τῆς ἀν@
θρωπίνης φύσεως, οὔτε αὐτός δέν ἐτόλµησε νά
ἀναλάβῃ αὐτόν τόν ἀγῶνα, ἀλλά καί γυναῖκα
ἀπήλαυσε καί ἔγινε πατήρ τόσων τέκνων. Που@
θενά δηλαδή δέν ἐνοµοθέτησεν τήν ἀγαµίαν ὁ
Θεός· ᾧ πρέπει δόξα καί τιµή καί προσκύνησις,
νῦν καί ἀεί, καί εἰς τούς αἰῶνας τῶν αἰώνων.
᾿Αµήν.

[«᾿Εκλογαί καί ᾿Απανθίσµατα
῾Αγ. ᾿Ιωάννου τοῦ Χρυσοστόµου»,

ἐκδ. «Μεγάλου Συναξαριστοῦ»
(Ἀβύδου 68, 157 71 Ζωγράφου,

τηλ. 210�7707350), σελ. 61@67]

19.

20.
23.

22.

21.



1�

Κατόπιν παρακλήσεως πολλῶν εὐσεβῶν πιστῶν καὶ
µάλιστα κληρικῶν, εἰς τὴν στήλην τῶν λειτουργικῶν θε@
µάτων θα ἐγκαινιάσωµεν τὴν δηµοσίευσιν µονοσελίδων
πρακτικῶν ζητηµάτων περί τῆς θείας λατρείας, τὰ ὁποία
φωτοτυπούµενα θὰ εἶναι δυνατόν νὰ ἀποτελέσουν
εὔχρηστα φυλλάδια πρὸς ἐνηµέρωσιν τῶν πιστῶν.

Ἕν ἐκ τῶν κυριωτέρων προβληµάτων εἰς τούς ναούς
τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. ἀποτελεῖ ἡ ορθή γνώσις τῶν
προtποθέσεων διά τήν συµµετοχήν εἰς τὰ ἄχραντα µυ@
στήρια. Αἱ Ἐκκλησίαι µας εἶναι ἀνοικταί πρὸς ὅλους.
Ὅσοι θεωροῦν ἑαυτούς ὡς Ὀρθοδόξους Χριστιανούς δύ@
νανται νὰ προσέρχωνται ἀκωλύτως νά προσεύχωνται
πρὸς τὸν Θεόν, νὰ ἀκοῦν τὴν διδασκαλίαν καί νὰ λαµ@
βάνουν ἀντίδωρον. ∆ὲν δύνανται ὅµως ἄπαντες νὰ µετέ@
χουν τῶν ἀχράντων µυστηρίων. Ὅπως ἀκριβῶς εἰς ἕν
φαρµακεῖον ἡ εἴσοδος δὲν ἐµποδίζεται, ἀλλά ἡ προµήθεια
ἰσχυρῶν φαρµάκων δὲν εἶναι ἐπιτρεπτή ἄνευ τῆς παρου@
σιάσεως συνταγῆς ἰατροῦ, κατὰ ὅµοιον τρόπον εἰς τὴν
Ἐκκλησίαν ἡ συµµετοχή εἰς τὴν Θείαν Κοινωνίαν ἀπαι@
τεῖ ὁρισµένας προtποθέσεις.

Ὅ,τι εἶναι ἡ συνταγή τοῦ ἰατροῦ διὰ τὰ ἰσχυρά φάρ@
µακα, εἶναι ἡ ἄδεια τοῦ Πνευµατικοῦ διὰ τὴν προσέλευ@
σιν εἰς τὴν θείαν Κοινωνίαν. Ὅπως, ὅµως, µετὰ προσοχῆς
ἐπιλέγοµεν τὸν ἰατρόν διὰ τὰς σωµατικάς ἀσθενείας µας
καὶ δὲν προστρέχωµεν εἰς «κοµπογιαννίτας» καὶ ἀδαεῖς,
µὴ ἔχοντας ἄδειαν ἀπὸ τὸν ἰατρικόν σύλλογον, ἢ εἰς ἐκεί@
νους ἐκ τῶν ὁποίων ἀφηρέθη ἡ ἄδεια λόγω τῆς ἀδεξιότη@
τός των, παροµοίως καὶ εἰς τὸν πνευµατικόν τοµέα. Πρέπει
ὁ Πνευµατικός ἰατρός εἰς τὸν ὁποῖον θὰ προστρέξωµεν διὰ
τὴν ἴασιν τῆς ψυχῆς µας νὰ εἶναι κανονικός. Νὰ ἔχει δη@
λαδή, κανονικήν χειροτονίαν ἀπὸ τὴν κανονικήν Ἐκκλη@
σίαν τῶν Γνησίων Ὀρθοδόξων Χριστιανῶν. Ὄχι ἀπὸ τὴν
Νεοηµερολογιτικήν παραφυάδα ἡ ὁποία εἶναι µολυσµένη
ἀπό τόν ἰόν τοῦ οἰκουµενισµοῦ. Οὔτε ἀπό παραφυάδες
καθῃρηµένων ἀπό τὴν κανονικήν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ..
Ἐξυπακούεται, ὅτι ὁ Πνευµατικός αὐτός θὰ πρέπει νὰ
διατηρῇ ἀκώλυτον τὴν ἱερωσύνην καὶ νὰ µὴ βαρύνεται ὁ
ἴδιος µὲ ἐπιτίµια ἀργίας ἢ καθαιρέσεως.

Εἰς κανονικόν Πνευµατικόν, λοιπόν, τῆς Ἐκκλησίας,
θὰ πρέπει νὰ προστρέχουµε εἰς τακτά χρονικά διαστή@
µατα διὰ τὴν ἐξοµολόγησιν τῶν ἁµαρτιῶν µας. Ἐξ αὐτοῦ
θὰ λάβωµεν ὁδηγίας διὰ κάθε πότε καὶ µε ποίαν προ@
ετοιµασίαν θὰ λαµβάνωµεν τὰ ἄχραντα µυστήρια. Ἡ
προετοιµασία εἶναι διὰ την ἀσκήσεως τῶν ἀρετῶν, τῆς
ἐλεηµοσύνης, τῆς προσυχῆς, τῆς µελέτης καὶ τῆς πρεπού@
σης νηστείας.

Γενικῶς ἡ νηστεία πρὸ τῆς θείας Κοινωνίας εἶναι τριή@
µερος ἀπό ἔλαιον, πλήν ὅµως ἐξατοµικεύεται ἀπό τὸν

Πνευµατικόν ἀναλόγως τῆς φυσικῆς καὶ πνευµατικῆς κα@
ταστάσεως του ἐξοµολογουµένου. Ἑνας πιστός, λ.χ. ὁ
ὁποῖος διάγει πνευµατικόν βίον, ἀλλά βαρύνεται ἀπό κά@
ποιαν ἀσθένειαν δύναται νά νηστεύσῃ µόνον δύο, ἢ µίαν
ἢ καὶ καµµίαν ἡµέραν (ἐὰν εἶναι σοβαρά ἡ περίπτωσις
τῆς ἀσθενείας) διά ὅσον χρονικόν διάστηµα τελεῖ ὑπό τό
βάρος τῆς ἀσθενείας.

Ὥστε ἡ ἄδεια τοῦ Πνευµατικοῦ εἶναι ἀναγκαία προ@
tπόθεσις διὰ τὴν προσέλευσιν εἰς τὰ ἄχραντα µυστήρια.
Πρέπει, δὲ, νὰ ἐπισηµανθῇ, ὅτι ἀρκεῖ ὁ Πνευµατικὸς νὰ
εἶναι κανονικὸς κληρικός τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ.. ∆ὲν
ἀπαιτεῖται νὰ εἶναι ὁ ἴδιος ὁ λειτουργός τοῦ ναοῦ εἰς τὸν
ὁποῖον προσέρχεται κανείς διὰ νὰ κοινωνήσῃ. Ἡ ἀπαί@
τησις κάποιων κληρικῶν νὰ κοινωνοῦν µόνον τὰ ἰδικά
των πνευµατικά τέκνα εἶναι ἀντορθόδοξος καὶ ὅστις
ἐφαρµόζει τοιαύτην πρακτικήν ὑπόκειται εἰς κανονικά
ἐπιτίµια.

Ὁ προσερχόµενος διὰ τὴν θείαν κοινωνίαν ὀφείλει νὰ
ἔχει ἀναγνώσει ἀφ᾽ ἑσπέρας καὶ τὴν ἀκολουθίαν τῆς θ. Με@
ταλήψεως, ἀλλά καὶ τὴν ἡµέραν κατὰ τὴν ὁποίαν θὰ κοι@
νωνήσῃ νὰ προσέλθῃ ἐγκαίρως εἰς τὸν ναόν νὰ παρακο@
λουθήσεις τὴν ἀκολουθίαν τοῦ ὄρθρου καὶ τῆς θ. Λειτουρ@
γίας καὶ ὄχι νὰ προσέρχεται τὴν τελευταίαν στιγµήν διὰ να
κοινωνήσει, παρεκτός ἐὰν ὑφίσταται λόγος ἀνάγκης. Ἐάν
εἶναι γονεύς ἀνηλίκων τέκνων καὶ τοῦτο τὸν δυσκολεύει
νὰ ἔλθῃ ἐνωρίς εἰς τὴν ἐκκλησίαν, ὀφείλει νὰ ἀναγνώσῃ τὴν
πρωsνήν ἀκολουθίαν @τουλάχιστον µέχρι τοῦ ἑξαψάλµου@
ἐκ τοῦ οἴκου του. Ἐὰν προσέλθῃ ἐνωρίς καὶ εἶναι ἄγνω@
στος εἰς τὴν συγκεκριµένην ἐνορίαν δύναται νὰ πλησιάσῃ
εἰς τὴν πλαsνή θύραν τοῦ Ἁγίου βήµατος καὶ νὰ ἐνηµερώσῃ
τὸν λειτουργόν ὅτι ἔχει τὴν ἄδειαν τοῦ πνευµατικοῦ του
καὶ προτίθεται νὰ κοινωνήσει. Τοῦτο ὅµως δὲν πρέπει νὰ
γίνεται µετὰ τὴν ἔναρξιν τῆς θείας λειτουργίας, διότι τότε
δὲν δύναται νὰ διακόψῃ τὸν λειτουργόν.

Ἀσφαλῶς, ἡ µεγαλυτέρα προtπόθεσις διὰ τὴν προσέ@
λευσιν εἰς τὰ ἄχραντα µυστήρια εἶναι νὰ εἶναι µέλος τῆς
Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ., νὰ εἶναι δηλαδή «µε τὸ παλαιό».
Τὰ µέλη τῆς Νεοηµερολογιτικῆς Ἐκκλησίας, τελοῦν ὑπὸ
τὰ ἐπιτίµια τῶν Πανορθοδόξων Συνόδων αἱ ὁποῖαι κα@
τεδίκασαν τούς ἀκολουθούντας τὸ νέον ἡµερολόγιον καὶ
ὀφείλουν νὰ προσέλθουν εἰς κανονικόν πνευµατικόν νὰ
ἐξοµολογηθούν καὶ θὰ τῆς καλῆς ὁµολογίας (καὶ τῆς πρε@
πούσης τάξεως) νὰ ἐνταχθοῦν πρῶτα εἰς τὴν Ἐκκλησίαν
τῶν Γ.Ο.Χ. καὶ µετά νὰ κοινωνήσουν.

Ἐννοεῖται, ὅτι ὅπου ἀνωτέρω ἀναφερόµεθα εἰς τὴν
Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ. ἐννοοῦµεν τὴν κανονικήν, ἡ ὁποία
τελεῖ ὑπό τὴν Ἱερὰν Σύνοδον τὴν προεδρευοµένην νῦν
ὑπό τὸν Ἀρχιεπίσκοπον Χρυσόστοµον Β´.

ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΑ ΘΕΜΑΤΑ

Ἰδού βαδίζω πρός Θεία Κοινωνίαν



1�

Ηδη ἐπί τῶν ἐπάλξεων τῆς πολυπαθοῦς ∆ω@
δεκανήσου κυµατίζει ὑπερήφανος ἡ κυα@
νόλευκος. Ὁ ζωογόνος ἀήρ τῆς ἐλευθερίας

ρυπίζει ἐλαφρῶς τό ὕψιστον τοῦτο σύµβολον
τῆς Ἑλληνικῆς πατρίδος. Εἰς τό θέαµα αὐτό ρι@
γεῖ κάθε εὐγενής ψυχή.

Ριγεῖ πρῶτον ἡ ψυχή τοῦ ∆ωδεκανησίου
ὅστις ἐπί τά ὁλόκληρα καί ὑπό τό πέλµα σκλη@
ρᾶς τυραννίας ἀνέµενε ἐναγωνίως τήν ποθητήν
αὐτήν ἡµέραν τῆς ἀναστάσεως. Τήν ποθητήν
αὐτήν ἡµέραν διά τήν ὁποίαν ἐθυσιάσθη καί
διά τήν ὁποίαν ἐπότισε µέ ἄφθονον ἑλληνικόν
αἷµα τά δεσµωτήρια του τυράννου κατακτητοῦ.

Ριγεῖ δεύτερον ἡ ψυχή τοῦ ἐλευθέρου Ἕλλη@
νος ὅστις ἀπό τῶν κορυφῶν τῶν ὀρέων τῆς
ἐλευθέρας Ἑλλάδος ἤ ἀπό τάς γραφικάς ἀκτάς
τῶν ἐλευθέρων ἑλληνικῶν παραλίων ἀπέστελ@
λε πρός τούς ἀλυτρώτους ἀδελφούς τό µήνυµα
τῆς ἐλπίδος καί τῆς ἐγκαρτερήσεως.

Ριγεῖ τέλος πᾶσα φιλελευθέρα ψυχή ἡ ὁποία
µέτ’ ἄλγους καί βαθείας ὀδύνης παρατηρεῖ τά
δεινά τῶν ὑποδούλων εὐχοµένη τά ἀγαθά τῆς
ἐλευθερίας ἀλλά καί θυσιαζοµένη χάριν αὐτῆς.

Ἡµεῖς θεωροῦντες τοῦτο δώρηµα τέλειον
ἄνωθεν καταβάν, κρούοµεν τήν ἐπινίκιον ἡµῶν
λύραν καί κινοῦµεν τά χείλη ἡµῶν πρός ∆οξο@
λογίαν τοῦ Σωτῆρος ἡµῶν, ὅστις ὡς Παν@
τεπόπτης καί ∆ίκαιος τά πάντα κρίνει καί δια@
κυβερνᾶ ἐπί τή βάσει τῆς ὑψίστης δικαιοσύνης.

Ἐν συνεχείᾳ στρέφοµεν βλέµµα εὐγνωµο@
σύνης πρός τούς µεγάλους συµµάχους καί εὐχα@
ριστοῦµεν αὐτούς, ἐπευχόµενοι ὅπως ὁ Θεός

τῆς ἀγάπης καί τῆς ὁµονοίας κατευθύνει τάς
σκέψεις αὐτῶν πρός ἐπίτευξιν τῆς ποθουµένης
εἰρήνης τήν ὁποίαν τόσον ἐναγωνίως ἐπιζητεῖ ἡ
ἀνθρωπότης καί τῆς ὁποίας ἀπαρχή ὑπῆρξε ἡ
ἀπόδοσις τῆς ∆ωδεκανήσου.

Ἐπιθυµοῦµεν τέλος νά στρέψωµεν τήν
φωνήν µας καί πρός τήν ἐλευθέραν Ἑλληνικήν
∆ωδεκάνησον.

«Ἀδελφοί ὅπως παρηκολουθήσαµεν ἐνα

γωνίως τάς στιγµάς τοῦ ὑπερτάτου πόνου σας,
συµµετέχοµεν σήµερον καί εἰς τήν ὑπερτάτην
χαράν σας. Ἄς εὐχαριστήσωµεν ἀπό κοινοῦ τόν
∆οτῆρα τῆς ἐλευθερίας καί παροχέα τῆς χαρᾶς.

Ἡ τοιαύτη δέ εὐχαριστία καί δοξολογία ἅς
διαγράψει ἀπό τάς καρδίας µας καί τάς τελευ

ταίας λέξεις τοῦ µίσους. ‘Ἄς καταυγάσει δέ τάς
ψυχάς µας τό φῶς τῆς ἀγάπης, τῆς ἀγάπης καί
πρός αὐτούς τούς ἐχθρούς καί ὑπαιτίους τῶν
συµφορῶν µας, ἵνα ἀπηλλαγµένοι πλέον πάσης
µικροπρεποῦς σκέψεως πηγαζούσης ἀπό τόν
πολιτισµόν τῆς ἁµαρτίας, ὁδεύσωµεν τήν ὁδόν
τῆς εἰρήνης καί τῆς προόδου ὑπό τό φῶς πάντο

τε τῆς χριστιανικῆς πίστεως.

Ἄς µή ἐπαναπαυθῶµεν εἰς τάς δάφνας, ἀλλ’
ἄς ἐργασθῶµεν ἀόκνως χάριν τῆς πνευµατικῆς
καί ἠθικῆς ἀνατάσεώς µας. Ἄς σκεφθῶµεν ὅτι
µακράν τοῦ Σωτῆρος τῆς Ἐκκλησίας οὐδέ µία
ἐλευθερία καρποφορεῖ, ἀλλά χαλκεύονται τά
δεσµά φοβερᾶς δουλείας.

Μόνον ἐν τῷ φωτί τοῦ Σωτῆρος ὀψόµεθα
φῶς».

Μία Φωνή ἀπό παλαιάΜία Φωνή ἀπό παλαιά

MHNYMA ΠPOΣ THΝ ΑΛΛOTΕ ΣTENAZOΥΣAN
KAΙ NYΝ ΕΛEYΘEPAN ΔΩΔEKANΗΣON*

* «Η ΦΩΝΗ ΤΗΣ ΟΡΘΟ∆ΟΞΙΑΣ», Ἀρ. φ. 10, ἔτος 1ον, 1/7/1946. Τοῦτο δηµοσιεύοµεν ἐξ ἀφορµῆς τῆς συµπληρώσεως 60 ἐτῶν
ἀπό τῆς ἐπισήµου ἐνσωµατώσεως τῶν ∆ωδεκανήσων εἰς τήν ἑλληνικήν ἐπικράτειαν (23�2/7�31948). Ἤδη, ἀπό τάς ἀρχάς τοῦ
1946 τά ∆ωδεκάνησα ἐτέλουν ὑπό τήν ἑλληνικήν στρατιωτικήν διοίκησιν, διό καί τό παρόν ἄρθρον.



1�

Αλλη δέ, ἐφηµερίδα τοῦ Βόλου ἡ «Πανθεσ@
σαλική», µέ τόν τίτλο «᾿Αρχιεπισκοπή Μα@
γνησίας @ ὁ ᾿Αρχιµανδρίτης Γερµανός Μαυ@

ροµµάτης @ ἔγραφε τά ἑξῆς·
«῞Εν ἀπό τά σπουδαιότερα καί ζωτικότερα

ζητήµατα τῆς ἐπαρχίας, εἶναι ἡ πλήρωσις τοῦ
χηρεύοντος ᾿Αρχιεπισκοπικοῦ
µας θρόνου, διότι ὁ λαός τοῦ
Πηλίου καί τῶν ἄλλων ἐπαρχιῶν
διασώζει ἀκόµη ἀµείωτον τό θρη@
σκευτικόν φρόνηµα, ἡ διατήρη@
σις καί ἀνάπτυξις τοῦ ὁποίου
ἀπαιτεῖ πεφωτισµένην, νοηµο@
νεστάτην καί σώφρονα ἐκκλη@
σιαστικήν διοίκησιν. Οἱ ᾿Αρ@
χιεπίσκοποι δέν ἔχουσιν ἐξου@
σίαν πρόσκαιρον, οὔτε παύον@
ται, οὔτε µετατίθενται. ∆ιορίζον@
ται καί ἀποθνήσκουν µέ τό
ὑψηλόν ἀξίωµά των. ∆ιά τοῦτο
ὅλοι οἱ κάτοικοι, ὁλόκληρον τό
ἐκκλησιαστικόν πλήρωµα πρέπει νά εὐχώµεθα,
ὅπως ᾿Αρχιεπίσκοπος ἐκλεγῆ κληρικός ἐνάρε@
τος, µεµορφωµένος, µέ ζωήν κάι ἐνθουσιασµόν,
µέ αἰσθήµατα χριστιανικά, ὄχι ἐκ τῶν δούλων
τῆς Εὔας καί τῶν φίλων τοῦ ἀργυρίου. Πρό
πάντων ἡ ᾿Αρχιεπισκοπή µας ἔχει ἀνάγκην
τοιούτου ᾿Αρχιερέως διά νά διδάσκῃ τήν
εὐταξίαν, εὐπρέπειαν καί σωφροσύνην, διά νά
γίνῃ διοργανωτής καί ἐπόπτης τῆς δηµοτικῆς
καί ἰδιωτικῆς ἀγαθοεργίας, διά νά µεριµνήσῃ
περί τῆς διοικήσεως τῶν ἐκκλησιῶν, περί διορ@
γανώσεως τῶν ἐνοριῶν, περί ἀξιοπρεπείας τοῦ

κλήρου καί περί ἐξυγιάνσεως τῶν Μονῶν καί
σωφρονισµοῦ τῶν καλογήρων...».

῾Ο ἀνταποκριτής τῶν ᾿Αθηνῶν τηλεγράφησε
χθές ὅτι στήν ῾Ιερά Σύνοδο καί στήν κυβέρνηση
ἐπικρατεῖ ἡ γνώµη περί διορισµοῦ τοῦ ᾿Αρχι@
µανδρίτου Γερµανοῦ Μαυροµµάτη. ῾Η εἴδηση

αὐτή χαροποίησε πολύ τούς συµ@
πολίτες µας καί ὅλους τούς κατοί@
κους τῆς ἐπαρχίας, διότι ὁ Γερ@
µανός Μαυροµµάτης εἶναι
γνωστότατος στήν ἐπαρχία µας
καί σέ ὅλη τή Θεσσαλία ὡς ἐπίλε@
κτος ἀξιωµατικός τῆς ῾Ελληνικῆς
᾿Εκκλησίας. ῾Υπηρέτησε ἐδῶ ὡς ῾Ιε@
ροκήρυκας γιά ἕξι ὁλόκληρα
χρόνια, περιῆλθε τό Πήλιο
διδάσκοντας καί κηρύσσοντας,
ἀγαπήθηκε δέ καί ἐκτιµήθηκε ἀπό
ὅλους γιά τό σεµνό βίο, γιά τήν
ἀξιοπρεπή συµπεριφορά, γιά τίς
ἐκκλησιαστικές του γνώσεις, τό

εὐσταθές τοῦ χαρακτῆρα του καί τό µειλίχιο
τῶν τρόπων του. ᾿Ενέπνευσε στούς πάντες γε@
νικό σεβασµό καί κατέκτησε τή γενική εὐλάβεια
καί ἀγάπη τοῦ λαοῦ.

᾿Εάν ἡ ῾Ιερά Σύνοδος καί ἡ κυβέρνηση
ἐκλέξουν τόν ᾿Αρχιµανδρίτη Γερµανό Μαυ@
ροµµάτη, ἀφενός µέν προικίζουν τήν ᾿Αρχιεπι@
σκοπήν µέ ἕναν ἀντάξιο ποιµενάρχη καί
ἀφετέρου θά εἶναι µιά µεγάλη ἐπιτυχία ἡ ἐκ@
λογή ἑνός τόσο κατάλληλου προσώπου.

(συνεχίζεται)

Ὁ Μακαριστός
Μητροπολίτης Δημητριάδος

Γερμανός Μαυρομμάτης



18

� Ἐκ τῶν παραλειποµένων τῆς ἐκλογῆς Ἱερω@
νύµου εἰς θρόνον τοῦ Ἀρχιεπισκόπου τῶν Νεοη@
µερολογιτῶν ἀξίζει νὰ ἀναφέροµεν τὰ ὅσα µετὰ
γλαφυρότητος περιγράφει ἡ Μ. Μαργωµένου εἰς
τήν Καθηµερινή (8.2.2008) ὑπό τῖτλον: «Kαί ξαφ�
νικά φῶς» τά ὁποῖα ἀναδηµοσιεύοµεν αὐτούσια:

«Ὥς τίς 12.30, εἶναι πιά εµφανές: οἱ πιστοί
ἔχουν βαρεθεῖ. Ἀκόµη καί ὁ γραφικός κύριος πού
φώναζε “ὅποιος κρατάει κάµερα εἶναι τοῦ σα@
τανᾶ!” ἔχει πιά σωπάσει. Ὅσο γιά τούς ἐκπρο@
σώπους τοῦ κλήρου... Τά δύο καφέ γύρω ἀπό τή
Μητρόπολη ποτέ δέν εἶχαν τόσο σκοῦρο χρώµα @
ἀπ’ τίς 9.00 τό πρωί, ἔχουν µετατραπεῖ σέ ἀπέ@
ραντο... καφενεῖο εκκλησίας, τοῦ ὁποίου τά τρα@
πεζάκια οἱ ρασοφόροι ἀρνοῦνται νά τά ἐγκατα@
λείψουν ἄν δέν ἀνάψει ὁ φανοστάτης. Βεβαίως,
ὑπάρχουν καί οἱ κληρικοί πού ἐπιθυµοῦν πιό πε@
ριποιηµένο µενού. Ἐκεῖνοι ἔχουν ἤδη σπεύσει
ἀπέναντι, στό "ψητοπωλεῖο ἡ Ἰθάκη", ὅπου δύνα@
ται κανείς νά τούς παρακολουθήσει, ἐνῶ βιώνουν
τή λαθραία χαρά της λαδόκολας, ἐµπλουτισµένη
µέ "γύρο πίτα" καί "καλαµάκι µέ ἀπ' ὅλα"...

Καί ξαφνικά... φῶς! Οἱ δύο φανοστάτες τῆς
Μητρόπολης ἀνάβουν! Πρίν προλάβω νά κα@
ταλάβω τί συµβαίνει, τρεῖς πιστοί πέφτουν πάνω
µου καί κολλάω στό προστατευτικό κιγκλίδωµα.
Κοιτάζω πρός τά δύο καφέ: χορός τά καλυµ@
µαύχια, τρέχουν πρός τή Μητρόπολη @ ἄπειροι λο@
γαριασµοί πρέπει νά ἔµειναν ρεφενέ. Τό πλῆθος
πυκνώνει καί, κολληµένη πιά στό κάγκελο, βλέπω
δέκα µέτρα µπροστά, στά σκαλιά τῆς Μητρό@
πολης πού τά ἐπιτηροῦν οἱ ἀστυνοµικοί, ἕνα
κοντό κύριο µέ µουστάκι νά χοροπηδάει. "Ὁ
Βλάσης εἶναι! ", ἀκούω πίσω µου µιά γιαγιά.
Γλιτώνω τό µάτι µου µιά στιγµή πρίν τό δάκτυλό
της µέ σουβλίσει, γιά νά δείξει τό Βλάση. Ἐκεῖνος
κλαίει καί γελάει µαζί, παραληρεῖ ἀπό χαρά. "Θη@
βωωωῶν!", φωνάζει ἡ γιαγιά. Ὁ Βλάσης, µαθαίνω
µέσα σ' ἕνα ἀλαλαγµό ἀπό "Ἀξιοοος! " καί
"Ἱερώνυµος!", εἶναι ὁ ὁδηγός τοῦ Θηβῶν. Κι ἡ για@
γιά πίσω µου, ἡ πιό φανατική ὀπαδός του. "Τώρα
πετάξτε τό Σπάρτης ἀπ' τή Μονεµβασιά!",
φωνάζει µέ το πού βλέπει τόν Ἱερώνυµο νά
βγαίνει ἀπ' τή Μητρόπολη. Ἕνας νεαρός πίσω

µου βρίσκει παιχνίδι: "Ἀξιος!", φωνάζει. "Ἀξι@
οοος!", ἀκολουθεῖ τό πλῆθος. "Ἄξιος"! ξανα@
φωνάζει ὁ πιστός, "Ἀξιοοος! καί τό πλῆθος @ ἀλλά
πιό σιγά. "Ἀξιος", κάνει πάλι ὁ πιστός. Σιωπή τό
πλῆθος καί... "Βούλωσέ το ἐπιτέλους"! @ του κάνει
ἕνας παπᾶς. Καί τότε, ὁ Ἱερώνυµος ξεκινᾶ τήν πο@
ρεία πρός τήν Ἀρχιεπισκοπή. Γύρω του, ἕνας
κλοιός ἀπό τριάντα ἀστυνοµικούς. "Ἀνοῖξτε! ",
φωνάζει στό πλῆθος ὁ ἀστυνοµικός διευθυντής.
"Πῶς", κάνει µιά πιστή σέ κατάσταση σαρδέλας.
Ὁ δρόµος εἶναι γεµάτος πιστούς, ἀλλά οἱ ἀστυ@
νοµικοί σπρώχνουν ἀνελέητα. Ἕνας παππούς
ἐκτινάσσεται σέ µιά γλάστρα, κανείς δέν τόν
βοηθάει. Ὅπως παλεύει νά σηκωθεῖ, ἁρπάζεται
ἀπό τό καλυµµαύχι του πιό κοντινοῦ µητροπολίτη
κι ἐκεῖνο του µένει στό χέρι. Οἱ ἀστυνοµικοί τόν
ἁρπάζουν, τόν πετοῦν ξανά κάτω. Ὁ µητρο@
πολίτης δέν ἔχει προλάβει νά καταλάβει τί συνέβη
στό κεφάλι του, "Κύριε ἐλέησον!", λέει.

Ἕνας γιγαντόσωµος ἀστυνοµικός ἀνα@
λαµβάνει δράση. Βγαίνει µπροστά, θερίζει πι@
στούς. Ὁποιος ἀντιστέκεται, τρώει ἀνάποδη. Τε@
λευταία στιγµή γλιτώνω τό χαστούκι, σκύβω καί
χώνοµαι ἐκεῖ πού κάθε θεοῦσα θά ἔδινε τήν Καινή

ΜΙΚΡΑ ΚΑΙ ΟΥΣΙΩΔΗ



19

της ∆ιαθήκη γιά νά βρεθεῖ: δύο µέτρα ἀπ' τόν
νέο Ἀρχιεπίσκοπο, κολληµένη πάνω στόν Βλάση,
πού πιά δέν περπατάει @ πετάει! Κοντούλης ὅπως
εἶναι, ἔχει σηκώσει τά πόδια του ἀπ' τό ἔδαφος
καί τόν σέρνει τό πλῆθος µπρός. "Φρένο παιδιά!
Φρένο", φωνάζει τροµαγµένος. Ποιός ν' ἀκούσει;
∆έκα µέτρα πρίν ἀπό τήν Ἀρχιεπισκοπή, τό
"τρενάκι" του πλήθους µας πάει ἴσια στά κάγκε@
λα. Οἱ ἀστυνοµικοί σπρώχνουν, µή σκάσουν στόν
τοῖχο καί... "ἀχ", ἀκούγεται παραδίπλα µου, ἀπό
κεῖ πού εἶναι ὁ Ἀρχιεπίσκοπος. Γιά µιά στιγµή ἡ
ἀρχιεπισκοπική ράβδος τρέµει στόν ἀέρα. "Μόλις
τώρα τόν βγάλαµε, µήν τόν λιντσάρουµε"! @ µιά
φωνή, ἀλλά ἡ ράβδος ξανασηκώνεται, ἄρα ὁ
Ἀρχιεπίσκοπος γλίτωσε. Ἡ πίεση γιά µιά στιγµή
εἶναι ἀσφυκτική, στά ὅρια της λιποθυµίας... καί
ξαφνικά, σά φελλός σαµπάνιας ξεφρακάρουµε
ἀπ' τήν πύλη, κι ἐκτινασσόµαστε µέσ' τήν Ἀρχιε@
πισκοπή. Κι ὅπως 20 ἀστυνοµικοί κλείνουν µέ
βία τήν καγκελόπορτα πάνω στά σώµατα των
πιστῶν, ὁ Ἱερώνυµος φθάνει στά σκαλάκια καί
γυρνᾶ πρός τόν κόσµο. Τό πρωί ἦταν Μητρο@
πολίτης Θηβῶν, τώρα εἶναι Ἀρχιεπίσκοπος. Ὅµως
δέν χαµογελᾶ @ σάν τά "Ἄξιος", οἱ πιστοί, οἱ φωνές
νά µήν εἶναι γι' αὐτόν. "Μόνο µιά χαµένη µάχη
µπορεῖ νά πλησιάσει τή µελαγχολία µιᾶς κερ@
δισµένης µάχης", ἔλεγε ὁ ∆ούκας του Οὐέλινγ@
κτον. Ἄν κάποιος τό ξέρει καλά αὐτό, εἶναι ὁ
Ἱερώνυµος. ∆ιότι γιά νά τό µάθει, ἔπρεπε νά πε@
ριµένει 10 χρόνια πρίν δώσει @καί κερδίσει@ τή
δική του χαµένη του µάχη».

� Τὴν 4/17@2@2008, ο Πατριάρχης κ. Βαρθο@
λοµαῖος µετέβη εἰς τὴν ἕδραν τοῦ Παγκοσµίου
Συµβουλίου τῶν Αἱρέσεων εἰς τὴν Γενεύην τῆς
Ἑλβετίας διὰ τὸν ἐπίσηµον ἑορτασµόν τῶν 60
ἐτῶν ἀπό τῆς ἱδρύσεως τοῦ Συνεδρίου τῆς Μα@
ταιότητος. Μετ᾽ ὑπερηφανείας ἐξεφώνησε λόγον,
τὸν ὁποῖον καὶ ἐδηµοσίευσεν εἰς τὴν ἐπίσηµον
ἰστοσελίδα τοῦ Πατριαρχείου Κωνσταντινουπό@
λεως ἀπ᾽ ὅπου στυχυολογοῦµεν ὁρισµένα σηµεῖα:

«...αἱ διαιρέσεις ἐν τῇ Ἐκκλησίᾳ σηµαίνουν
τήν ἀναίρεσιν τῆς φύσεως αὐτῆς, τήν χάλκευσιν
τοῦ µηνύµατος αὐτῆς καί τήν ἀποτυχίαν τῆς ἐν τῷ
κόσµῳ ἀποστολῆς αὐτῆς...»

«Τίς θά ἠδύνατο νά φαντασθῇ τήν ὑλοποίησιν
τῆς ὑπό τῆς Ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως, ἐν
ἔτει 1920, ἀπευθυνθείσης “πρός τάς ἁπανταχοῦ
Ἐκκλησίας” ἐκκλήσεως, καλούσης ταύτας, τήν
ἐπαύριον τοῦ ἀδελφοκτόνου Α’ Παγκοσµίου πο@

λέµου, ὅπως συστήσουν “Κοινωνίαν Ἐκκλησιῶν”;
Κοινωνίαν Ἐκκλησιῶν, κατά τό πρότυπον τῆς
κατά τό αὐτό ἔτος ἱδρυθείσης ἐν τῇ φιλοξένῳ
ταύτῃ πόλει τῆς Γενεύης “Κοινωνίας τῶν Ἐθνῶν”,
ἀποσκοπούσης εἰς τήν ὑπέρβασιν καχυποψίας
καί πικρίας, τήν µεταξύ αὐτῶν προσέγγισιν, τήν
δηµιουργίαν ἀµοιβαίων ἀδελφικῶν σχέσεων καί
τήν οὕτω προώθησιν τῆς συνεργασίας αὐτῶν. Ὡς
ἡ Ἐγκύκλιος αὕτη ἀνέφερεν, “ἐπιβάλλεται ἵνα
ἀναζωπυρωθῇ καί ἐνισχυθῇ πρό παντός ἡ ἀγάπη
µεταξύ τῶν Ἐκκλησιῶν, µή λογιζοµένων ἀλλή@
λας ὡς ξένας καί ἀλλοτρίας, ἀλλ’ ὡς συγγενεῖς
καί οἰκείας ἐν Χριστῷ καί ‘συγκληρονόµους καί
συσσώµους τῆς ἐπαγγελίας τοῦ Θεοῦ ἐν τῷ
Χριστῷ’”.

Πρό 41 ἐτῶν, ἀπό τοῦ βήµατος τοῦ ἰδίου τούτου
καθεδρικοῦ Ναοῦ τῆς Μεταρρυθµίσεως, ὁµιλῶν
ἐπί τῇ εὐκαιρίᾳ τῆς ἐπισκέψεως εἴς τε τό Παγκό@
σµιον Συµβούλιον Ἐκκλησιῶν καί τήν Προτε@
σταντικήν Ἐκκλησίαν τῆς Γενεύης τοῦ ἀειµνήστου
προκατόχου ἡµῶν Πατριάρχου Ἀθηναγόρου, ὁ
πάστωρ W.A. Visser’t Hooft ἔλεγε µετ’ ἐµφάσεως:
“Ἡ Ἐκκλησία Κωνσταντινουπόλεως, µεταξύ τῶν
πρώτων εἰς τήν σύγχρονον ἱστορίαν, ὑπενεθύµισεν
εἰς τόν χριστιανικόν κόσµον ὅτι θά ἀπετέλει ἀνυ@
πακοήν εἰς τό θέληµα τοῦ Κυρίου καί Λυτρωτοῦ
αὐτῆς ἡ ἐκ µέρους της ἀπουσία ἐκφράσεως εἰς τόν
κόσµον τῆς ἑνότητος τοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ καί τοῦ
Σώµατος τοῦ Χριστοῦ”, συµπληρώνων ὅτι διά τῆς
Πατριαρχικῆς ταύτης Ἐγκυκλίου, “ἡ Κωνσταν�
τινούπολις ἐσήµανε προσκλητήριον”.

Ἀναφερόµενοι εἰς τούς ἀνωτέρω λόγους τῆς
ἐξεχούσης ταύτης προσωπικότητος τοῦ Οἰκουµε@
νικῆς κινήσεως, οὐδεµίαν βεβαίως ἔχοµεν πρόθε@
σιν διεκδικήσεως τῆς “πατρότητος” τοῦ Παγκο@

Ὁ Πατριάρχης κ. Βαρθολοµαῖος ὁµιλῶν
ἀπό τῆς «Καθέδρας τῶν λοιµῶν» τοῦ Π.Σ.Ε.



2�

σµίου Συµβουλίου Ἐκκλησιῶν ὑπό µόνης τῆς ἡµε@
τέρας Ἐκκλησίας. Ἀποτελεῖ ὅµως ἱστορικόν γε@
γονός ὅτι ἡ ἀποφασιστική αὕτη πρᾶξις τῆς Κων�
σταντινουπόλεως συνέπιπτε µετά παροµοίων
πρωτοβουλίων ἀναληφθεισῶν ὑπό ἀγγλικανικῶν
καί λουθηρανικῶν προσωπικοτήτων τῶν Ἡνω@
µένων Πολιτειῶν Ἀµερικῆς καί τῆς Βορείου
Εὐρώπης,...»

Ὁποία αἰσχύνη! Ὀρθόδοξος @ὑποτίθεται@Πα@
τριάρχης καυχᾶται ὅτι τὸ Πατριαρχεῖον Κων@
σταντινουπόλεως πρωτοστάτησεν εἰς τὸν Οἰκου@
µενισµόν! Καυχᾶται διὰ τῆν ἐπαίσχυντον ἐγκύ@
κλιον τοῦ 1920 ἡ ὁποία προέβλεπε τὴν ἑορτολο@
γική µεταβολήν καὶ τὴν βαθµιαίαν υἱοθέτησιν µέ@
τρων διὰν τὴν «ἕνωσιν τῶν Ἐκκλησιῶν».
Καυχᾶται καὶ τονίζει ὅτι εἰς παναιρετικόν ἐκεῖνον
διάγγελµα, αἱ διάφοροι αἱρέσεις ἀπεκαλοῦντο
διὰ πρώτην φοράν υπὸ “Ὀρθοδόξων” «συγκλη@
ρονόµοι καί σύσσωµοι τῆς ἐπαγγελίας τοῦ Θεοῦ
ἐν τῷ Χριστῷ»! Ὁποία αἰσχύνη καὶ διù ὅσους
ἐξακολουθοῦν νὰ µνηµονεύουν τοῦ ὀνόµατος τοι@
ούτου Πατριάρχου ὡς «ὁρθοτοµοῦντος τὸν λόγον
τῆς ἀληθείας»!

� Ἕναν νέον ∆ιάκονον ἀπέκτησεν ἡ Ἐκκλη@
σία µας. Πρόκειται διὰ τὸν John Somers εἰς τὰς
Η.Π.Α. ὁ ὁποῖος προσεχώρησεν εἰς τὴν Ἐκκλη@
σίαν µας προερχόµενος ἐκ µίας τῶν παρατάξεων
αἱ ὁποῖαι ἐδηµιουργήθησαν ἐκ τῶν Ρώσων τῆς
∆ιασπορᾶς, καὶ ἐγένετο δεκτός κατά την ἁρµό@
ζουσα τᾶξιν, εἰς τὴν Ἱεράν Μητρόπολιν Γ.Ο.Χ.
Ἀµερικῆς. Ἀκόµη εἰς τὴν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ.
προσεχώρησεν ἐκ τοῦ νέου ἡµερολογίου ὁ Αἰδε@
σιµώτατος Πρεσβύτερος π. Γεώργιος Τζιβηλάκης.
Ὁ π. Γώργιος ἀπεκήρυξεν διὰ λόγους συνειδήσε@
ως τὴν κρατοῦσα Ἐκκλησίαν καὶ ἐγένετο δεκτός
µετὰ τῆς οἰκογενείας του (δι’ὁµολογίας καὶ χρί@
σµατος) εἰς τὴν Ἐκκλησίαν τῶν Γ.Ο.Χ. κατὰ τὸ
Σάββατον τοῦ Λαζάρου, ἐνῷ ἡ χειροθεσία του
ἔλαβε χώραν τῆν Κυριακήν τῶν ΒαBων ὑπὸ τοῦ
Σεβασµιωτάτου Μητροπολίτου Ἀττικῆς καὶ Βοι@
ωτίας κ. Χρυσοστόµου. ∆ιωρίσθη Ἐφηµέριος εἰς
τὸν Ἱερόν Ναόν Ἁγίων Πατέρων Παιανίας.

Κατωτέρω δηµοσιεύοµεν τόν κατάλογον
ὅσων συνέδραµον εἰς τάς δπάνας τοῦ µεγαλο�
πρεποῦς ἑορτασµοῦ τῶν Θεοφανείων εἰς τόν
Κεντρικόν Λιµένα Πειραιῶς:

ΣΥΝ∆ΡΟΜΕΣ ΙΕΡΩΝ ΝΑΩΝ
ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΟΡΤΗ ΤΩΝ ΘΕΟΦΑΝΕΙΩΝ 2008

ΕΛΛΗΝ. ΘΡΗΣΚ. ΚΟΙΝΟΤΗΣ Γ.Ο.Χ. 1000J
Ι.Ν. ΑΓ. ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ ∆άφνης 100J
Ι.Μ. ΑΓ. ΑΡΤΕΜΙΟΥ Κορυδαλλοῦ 100J
Ι.Ν. ΜΥΡΤΙ∆ΙΩΤΙΣΣΗΣ Π. Φαλήρου 100J
Ι.Ν. ΑΓ. ΜΗΝΑ Κερατσινίου 100J
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΤΕΡΩΝ Παιανίας 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΝΙΚΟΛΑΟΥ Ἀχαρνῶν 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ Ἀσπροπύργου 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΕΛΕΥΘΕΡΙΟΥ Ἀσπροπύργου 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΤΡΙΑ∆ΟΣ Ροδοπόλεως 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΡΑΣΚΕΥΗΣ Ἀθηνῶν 50J
Ι.Ν. ΚΟΙΜ. ΘΕΟΤΟΚΟΥ Περιστερίου 50J
Ι.Ν. ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΤΡΙΑΣ Πειραιῶς 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΜΗΝΑ Βιλλίων 50J
Ι.Ν. ΚΟΙΜ. ΘΕΟΤΟΚΟΥ Ἁγ. Παρασκευῆς 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΧαFδαρίου 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΝΙΚΟΛΑΟΥ Κορυδαλλοῦ 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΑΙΚΑΤΕΡΙΝΗΣ Πατησίων 50J
Ι.Ν. ΜΕΤΑΜΟΡΦΩΣΕΩΣ Ἁγ. Βαρβάρας 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ∆ΗΜΗΤΡΙΟΥ Κερατσινίου 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΚΟΣΜΑ ΑΙΤΩΛΟΥ Κερατσινίου 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΠΑΥΛΟΥ Ἁγ. Ἰωάννου Ρέντη 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΦΑΝΟΥΡΙΟΥ Γλυφάδας 50J
Ι.Ν. ΤΙΜΙΟΥ ΠΡΟ∆ΡΟΜΟΥ Λουτουφίου 50J
Ι.Μ. ΑΓ. ΣΤΕΦΑΝΟΥ Παλ. Ἡρακλείου 50J
Ι.Μ. ΚΟΣΜΟΣΩΤΗΡΑΣ Κρυονερίου 50J
Ι.Μ. ΑΓ. ΜΑΡΙΝΗΣ Κερατέας 50J
Ι.Ν. ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ Πειραιῶς 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΑΝΑΡΓΥΡΩΝ Αἰγίνης 50J
Ι.Ν. ΑΓ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ Πειραιῶς 50J
Ι.Ν. ΚΟΙΜ. ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ Πειραιῶς 50J

Σ ύ ν ο λ ο 2.700=



21

ΔΕΚΑΕΤΙΑ ΑΡΧΙΕΡΩΣΥΝΗΣΔΕΚΑΕΤΙΑ ΑΡΧΙΕΡΩΣΥΝΗΣ
ΣΕΒ. ΑΜΕΡΙΚΗΣΣΕΒ. ΑΜΕΡΙΚΗΣ

∆έκα ἔτη Ἀρχιερωσύνης συµπλήρωσε ο Σεβ. Μητρο@
πολίτης Ἀµερικῆς κ. Παῦλος τὴν 11/24@2@2008. Κατὰ τὴν
δεκαετίαν αὐτήν ὁ Σεβασµιώτατος ἐχειροτόνησε πλειάδα
νέων ἱερέων. Ἵδρυσε τὴν ἀνδρῶαν Ἱ. Μονή Ἀναλήψεως
ἡ ὁποία ἀποτελεῖ φυτώριον νέων κληρικῶν τῆς Μητρο@
πόλλεως. Ὁ ἀριθµός τῶν ἐνοριῶν αὐξήθηκε καὶ ἡ Μη@
τρόπολις ὀργανώθηκε διοικητικῶς µὲ τὴν ἔγκριση Συν@
τάγµατος ἀπό τήν κληρικολαsκή Σύναξη τῆς Μητροπό@
λεως και τὴν Σύσταση Μητροπολιτικοῦ συµβουλίου µὲ
ἐκπροσώπηση ὅλων τῶν ἐνοριῶν καὶ Μονῶν τῆς Μητρο@
πόλεως. Ὀργανώθηκε Κεντρική Φιλόπτωχος Ἀδελφότης
τῆς Μητροπόλεως, καθώς καί Μητροπολιτική Νεολαία.
Ἀκόµη θά πρέπει νὰ ἀναφερθεὶ ὁτι κατόπιν αἰτήµατός
του ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ. Ἑλλάδος
παρεχώρησε περιορισµένην αὐτονοµία εἰς τὴν ἐν Ἀµερικῇ
Ἐκκλησία τῶν Γ.Ο.Χ. µὲ τὴν δυνατότητα ἐπιτοπίου λύ@
σεως τῶν τοπικῶν θεµάτων ὑπό ἐπαρχιακῆς Συνόδου.
Εὐχόµεθα να ἀναρρώσῃ πλήρως ἀπό την ἀσθένειάν του

και νὰ ἀναλάβῃ καὶ πάλιν πλήρως τά καθήκοντά του.
Ἡ φωτογραφία εἶναι ἀπὸ τὴν Θ. Λειτουργία πού τε@

λέσθηκε µέ τήν εὐκαιρία τῆς συµπληρώσεως δέκα ἐτῶν
πολυκάρπου ποιµαντορίας στόν Καθεδρικό Ἱ. Ναό Ἁγ.
Μαρκέλλης Ἀστορίας.

ΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑΙ ΚΛΗΡΙΚΩΝΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑΙ ΚΛΗΡΙΚΩΝ

Τὴν 21@1/3@2@2008 ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀµερικῆς κ.
Παῦλος ἐχειροτόνησεν εἰς τὸν πρῶτον βαθµόν τῆς Ἱερω@
σύνης τὸν ἀδελφόν τῆς Ἱ. Μονῆς Ἀναλήψεως Woodstock
Νέας Ὑόρκης, π. Μάξιµον Μαρέττα. Ἡ χειροτονία ἔλα@
βε χώρα εἰς τὴν Ἐνορίαν Ἁγ. Μαξίµου τοῦ Ὁµολογητοῦ
Oweego Νέας Ὑόρκης, εἰς τὴν ὁποίαν ἐφηµέριος εἶναι ὁ
κατὰ σάρκα πατήρ του χειρονηθέντος, π. Θωµᾶς Μαρέτ@
τα. Ὁ νεοχειροτονηθείς ἐγεννήθη εἰς Ἀµερικήν καί κατά�
γεται ἀπό τόν Ἀκράγαντα τῆς Μεγάλης Ἑλλάδος. Μετά
τὴν ἀποφοίτησίν του ἀπό τὴν θεολογικὴν σχολήν τοῦ Jor@
danville τῶν Ρώσων τῆς ∆ιασπορᾶς ἐνετάχθη εἰς τὴν ἀδελ@
φότητα τῆς Ἀναλήψεως τοῦ Κυρίου εἰς Woodstock.

ΤΗΝ ΔΙΑΚΟΝΙΑΝ ΣΟΥ ΠΛΗΡΟΦΟΡΗΣΟΝ



22

Τὴν ἡµέραν τῆς Ἀναστάσεως εἶχε τὴν τιµήν νὰ χειρο@
τονηθεῖ ∆ιάκονος ὁ Ἀναστάσιος Hudson, εἰς τὸν Καθε@
δρικόν Ἱ. Ναόν Ἀγ. Μαρκέλλης Ν. Ὑόρκης ἀπό τὸν Σεβ.
Μητροπολίτη Ἀµερικῆς κ. Παῦλο. Ὁ νεοχειροτονηθείς
εἶναι πτυχιοῦχος τῆς θεολογίας καὶ ἔγγαµος.

ΕΠΙΣΚΕΨΗ ΑΡΧΙΕΡΕΩΣΕΠΙΣΚΕΨΗ ΑΡΧΙΕΡΕΩΣ

Κατόπιν ἀδείας τοῦ Σεβ Μητροπολίτου ἈχαBας καὶ
πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλινίκου, ὁ Θεοφ. Ἐπίσκο@
πος Μαραθῶνος κ. Φώτιος τὴν Κυριακήν Ε´ Νηστειῶν 31@
3/13@4@2008 µετέβη εἰς Σερβίαν εἰς ἐπίσκεψιν τῶν ἐκεῖ
Μονῶν τῆς Ἐκκλησίας τῶν Γ.Ο.Χ.. Τὴν ∆ευτέραν, κατὰ
τὴν ἑορτήν τῆς Ὁσ. Μαρίας τῆς Αἰγυπτίας, ἐτέλεσε τήν
Θ. Λειτουργίαν τῶν Προηγιασµένων ∆ώρων µετὰ τοῦ
Πανοσιωτάτου Ἱεροµ. Ἀκακίου Stankovic εἰς τὴν γυναι@
κείαν Ἱ.Μ. Ἁγ. Πρωτοµάρτυρος Στεφάνου Νέας Στιένικ
καὶ τῆν ἑποµένην µετέβη εἰς τὴν πλησίον τοῦ Βελιγραδί@
ου ἀνδρῶαν Ἱ. Μ. Ἀγ. Τριάδος, καὶ ἐν συνεχείᾳ εἰς τὴν
ἐπίσης ἀνδρῶαν Ἱ. Μονήν Ἀγ. Κυρίλλου καὶ Μεθοδίου
εἰς τὴν Βοsβοδίναν καὶ ἐπιστηρίξας τοὺ Μοναχούς, τὰς
Μοναζούσας καί τούς πιστούς, ὁλοκλήρωσε θεοφιλῶς
τὴν ποιµαντορική αὐτή ἐπίσκεψη.

ΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣΙΕΡΑΙ ΠΑΝΗΓΥΡΕΙΣ

� Ἡ µνήµη τοῦ Ὁσ. Ἀντωνίου τοῦ Μεγάλου τοῦ κα@
λουµένου Καθηγητοῦ τῆς ἐρήµου ἑορτάσθηκε µέ κάθε
Ἱεροπρέπεια τήν Τετάρτη 17/30 Ἰανουαρίου στήν ὁµώνυ@
µη Ἱ. Μονή Σαλαµῖνος. Τῆς µοναστηριακῆς ἱερᾶς πα@
νηγύρεως προέστη ὁ οἰκεῖος ἱεράρχης Σεβ. Μητροπολίτης
Πειραιῶς καὶ Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος.

� Πανηγυρικά ἑόρτασε ἐπί τή σύναξη τῶν Πατριαρχῶν
Ἀλεξανδρείας Ἁγ. Ἀθανασίου καί Κυρίλλου τήν Πέµπτη
18/31 Ἰανουαρίου τήν δευτέρα πανήγυρί του ὁ Καθεδρικός

Ἱ.Ν. Ἁγ. Ἀθανασίου Ν. Φιλαδελφίας. Τῶν Ἱερῶν πανη@
γυρικῶν ἀκολουθιῶν κατά παράκληση τοῦ Μακα@
ριωτάτου Ἀρχιεπισκόπου κ. Χρυσοστόµου προέστη ὁ
Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος,
συµπαραστατούµενος ὑπό τῶν Θεοφ. Ἐπισκόπων Χρι@
στιανουπόλεως κ. Γρηγορίου, Μαραθῶνος κ. Φωτίου καί
τοῦ ἱεροῦ κλήρου.

� Τήν Παρασκευή 19@1/1@2 ὁ Σεβ. Μητροπολίτης ἈχαBας
καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλίνικος µέσα σέ ἀτµό@
σφαιρα πνευµατικῆς χαρᾶς καί ἀγαλλιάσεως προέστη τῆς
εὐχαριστιακῆς συνάξεως καί κήρυξε τόν Θεῖο Λόγο στόν
πανηγυρίζοντα Καθεδρικό Ἱ.Ν. Ἁγ. Μάρκου τοῦ Εὐγενι@
κοῦ Πατρῶν. Στόν ὁµώνυµον Ἱ. Ναό Μόντρεαλ Καναδᾶ,
τῆς πανηγύρεως προέστη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς
καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος.

� Προεξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Εὐρίπου καί
Εὐβοίας κ. Ἰουστίνου καί µέ τήν συµµετοχή Φιλοµόνα@
χων προσκυνητῶν ἑορτάσθηκε τό Σάββατο 20/1@2/2 στήν
Ἱ. Μονή Ὁσ. Ὀνουφρίου Κερατέας ἡ µνήµη τοῦ Ὁσ.
Εὐθυµίου τοῦ Μεγάλου. Ἡ ὡς ἄνω Ἱ. Μονή ἑορτάζει καθ’
ἔτος ἱεροπρεπῶς τήν µνήµη τοῦ Καθηγητοῦ τῆς Ἐρήµου
Ὁσ. Εὐθυµίου καί τόν τιµᾶ ἰδιαιτέρως ὡς δεύτερο
προστάτη της.

� Μέ τήν ἁρµόζουσα λαµπρότητα ἑορτάστηκε τήν Τρίτη
30/1@12/2 στούς Ἱ. Ναούς Ἁγ. Τριῶν Ἱεραρχῶν Θεσ/νίκης,
Κορίνθου καί Ἐλασσῶνος, ἡ σύναξις τῶν τριῶν µεγίστων
φωστήρων τῆς Τρισηλίου Θεότητος. Ὁ Σεβ. Μητρο@
πολίτης Θεσσαλονίκης καί ∆ηµητριάδος κ. Μάξιµος προ@
έστη τῆς ἱερᾶς πανηγύρεως τοῦ Καθεδρικοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ.
Τριῶν Ἱεραρχῶν Θεσ/νίκης. Προεξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μη@
τροπολίτου ἈχαBας καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλ@
λινίκου ἐτελέσθη ἡ ἱερά πανήγυρις τοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Τριῶν
Ἱεραρχῶν Κορίνθου. Ἱεραργοῦντος τοῦ Πανοσιολογιω@
τάτου Ἀρχιµ. Χριστοδούλου ΚαραBσκου ἑόρτασε τήν
ἐτήσια πανήγυρι τοῦ Ἱ. Ναοῦ Ἁγ. Τριῶν Ἱεραρχῶν Ἐλασ@
σῶνος. Ἐπίσης µέ λαµπρότητα καί Ἐκκλησιαστική τάξη
τήν ἡµέρα αὐτή ἡ Ἱ. Μητρόπολις Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος
ἑορτάζει τήν εὕρεση τῆς θαυµατουργοῦ εἰκόνος τῆς Ὑπε@
ραγίας Θεοτόκου στό ἱερό νησί τῆς Τήνου (30@1@1823). Ἡ
ἀνάµνησις τοῦ ὑπερφυοῦς αὐτοῦ γεγονότος ἔχει καθιε@



2�

ρωθῆ ὡς πανήγυρις τοῦ Ἱ. Ναοῦ Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θε@
οτόκου εἰς τά Μανιάτικα Πειραιῶς. Τῆς Ἱερᾶς πανη@
γύρεως προέστη ὁ ποιµενάρχης τῆς Πειραsκῆς Ἐκκλησίας
Σεβ. κ. Γερόντιος.

� Μέ ἰδιαίτερη κατάνυξη καί θρησκευτική εὐλάβεια,
ἀλλά καί µέ τήν σύσσωµη συµµετοχή κλήρου καί λαοῦ
ἔφτασαν µέσα στό πλαίσιο τῆς ∆εσποτικῆς ἑορτῆς τῆς
Ὑπαπαντῆς τοῦ Κυρίου τήν παρασκευή 2/15 Φεβρου@
αρίου τήν ἐτήσια πανήγυρί τους οἱ Ἱ. Ναοί Καλλιπόλεως
Πειραιῶς καί Μαρκόπουλου, Μεσογείων καθώς καί αἱ Ἱ.
Μοναί Ἀµαντείου Σαλαµῖνος καί Χορτοκοπίου Καβάλας.

Συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου
Βρεσθένης κ. Θεοδοσίου καί τοῦ ἱεροῦ κλήρου ὁ Σεβ. Μη@
τροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γερόντιος
προέστη τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς τοῦ Μ. Ἑσπερινοῦ καί
τῆς λιτανεύσεως τῆς Ἱ. Εἰκόνος στόν πανηγυρίζοντα Ἱ.
Ναόν Ὑπαπαντῆς Κυρίου Καλλιπόλεως Πειραιῶς. Εἰς
τόν αὐτόν Ἱ. Ναόν τήν κυριώνυµον ἡµέρα τῆς ἑορτῆς
συµπαραστατούµενος ὑπό τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Βρε@
σθένης προέστη κατόπιν κανονικῆς ἀδείας τοῦ οἰκείου
Μητροπολίτου Σεβ. κ. Γεροντίου ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
ἈχαBας καί πάσης Πελοποννήσου κ. Καλλίνικος.

Τήν κυριώνυµον ἡµέρα τῆς ∆εσποτικῆς αὐτῆς ἑορτῆς
ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γε@
ρόντιος προέστη τῆς εὐχαριστιακῆς συνάξεως εἰς τήν πα@
νηγυρίζουσα Ἱ. Μονή Ὑπαπαντῆς Κυρίου (Φλεσαρκώ@
τισσα) Σαλαµῖνος, ἐνῶ τόν πανηγυρικό τῆς ἡµέρας κύρη@
ξε ὁ Μακαριώτατος Ἀρχιεπίσκοπος Ἀθηνῶν κ. Χρυ@
σόστοµος πού παρέστη συµπροσευχόµενος. Εἰς τήν µε@
γαλώνυµον πανήγυριν τοῦ Ἱ.Ν. Ὑπαπαντῆς Κυρίου Μαρ@
κοπούλου Μεσογείων προέστη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης
Ἀττικῆς καί Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος. Προεξάρχοντος
τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Χριστιανουπόλεως κ. Γρηγορίου
τοποτηρητοῦ τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Σερρῶν Ἀνατολικῆς
Μακεδονίας καί Θράκης) ἑόρτασε δι’ ἱερᾶς ἀγρυπνίας
τήν ἐτήσια πανήγυρί της ἡ Ἱ.Μ. Ὑπαπαντῆς Κυρίου Χορ@
τοκοπίου.

� Τό Σάββατο 9/22 Μαρτίου ἐπί τῇ µνήµῃ τῶν Ἁγ. Τεσ@
σαράκοντα µαρτύρων προεξάρχοντος τοῦ Σεβ. Μητρο@
πολίτου Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος κ. Γεροντίου, τελέσθη@
κε µέ ἐκκλησιαστική τάξη ἡ καθιερωµένη ὡς δευτέρα
πανήγυρις τῆς Ἱ. Μονῆς Ἁγ. Ἀρτεµίου Κορυδαλλοῦ.
Ἰδιαίτερη αἴγλη εἰς τήν µοναστηριακή αὐτή πανήγυρι
προσέδωσε καί ἡ παρουσία τοῦ Μακαριωτάτου Ἀρχιε@
πισκόπου Ἀθηνῶν κ. Χρυσοστόµου πού παρέστη συµ@
προσευχούµενος καί κύρηξε τόν θ. Λόγο.

� Μέσα σέ κλίµα θρησκευτικῆς λαµπρότητος καί ψυ@
χικῆς ἀνατάσεως ἑορτάσθηκε καί ἐφέτος σέ ὅλους τούς
ἱερούς ναούς ἡ µεγάλη θεοµητορική ἑορτή τοῦ Εὐαγγελι@
σµοῦ τῆς Θεοτόκου καί ἡ ἐπέτειος τῆς ἐθνικῆς παλιγε@
νεσίας. Σηµεῖο ἀναφορᾶς τοῦ Ἐθνικοθρησκευτικοῦ
αὐτοῦ ἑορτασµοῦ ὑπῆρξαν οἱ πανηγυρίζοντες ὁµώνυµοι
Ἱ. Ναοί Καραβᾶ Πειραιῶς, Χαλκίδος, Θηβῶν, Καβάλας,
Μεταµορφώσεως Ἀττικῆς, Σαλαµῖνος, Λουτρακίου, Ζευ@
γολατείου, Κορινθίας, Κερτέζης Καλαβρύτων.

Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης ἈχαBας καί πάσης Πελο@
ποννήσου κ. Καλλίνικος προέστη τῆς ἐτησίας πανηγύρε@
ως τοῦ ἱστορικοῦ Ἱ. Ναοῦ Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θεοτόκου
Κερτέζης Καλαβρύτων. Τῶν ἑορτίων Ἱερῶν Ἀκολουθιῶν
τοῦ πανηγυρίζοντος Ἱ.Ν. Εὐαγελισµοῦ τῆς Θεοτόκου
Χαλκίδος προέστη ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Εὐρίπου καί
Εὐβοίας κ. Ἰουστίνος. Προεξάρχοντος τοῦ Σέβ. Μητρο@
πολίτου Πειραιῶς καί Σαλαµῖνος ἑορτάσθη ἡ ἐτήσια

πανήγυρις τοῦ ἱστορικοῦ Ἱ.Ν. Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θεο@
τόκου Καραβᾶ Πειραιῶς, ἐνῶ τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς
εἰς τόν Μ. Ἑσπερινό καί τήν λιτάνευση τῆς θαυµατουρ@
γοῦ εἰκόνος ἔλαβε µέρος καί ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Μα@
ραθῶνος κ. Φώτιος. Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Ἀττικῆς καί
Βοιωτίας κ. Χρυσόστοµος τήν παραµονή τῆς ἑορτῆς κατά
παράκλησιν τοῦ Σεβ. Μητροπολίτου Πειραιῶς καί Σα@
λαµῖνος Γεροντίου χοροστάτησε στό Μ. Ἑσπερινό πού
ἐτελέσθη στό πανηγυρικόν παρεκκλήσιο Εὐαγγελιστρίας
Σαλαµῖνος, ἐνῶ τήν κυριώνυµη ἡµέρα ἱερούργησε εἰς τόν
Ἱ. Ναόν Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θεοτόκου Θηβῶν. Τῆς
λαµπρᾶς πανηγύρεως τοῦ Ἱ. Ναοῦ Εὐαγγελισµοῦ τῆς Θε@
οτόκου Καβάλας προέστη ὁ Θεοφ. Ἐπίσκοπος Χριστια@
νουπόλεως κ. Γρηγόριος.




